

# ମାନେବ ମନ

ଶ୍ରୀ ପାତ୍ରଲାଭ ସଂଖ୍ୟା

ମନୋବିଜ୍ଞାନ - ଜୀବ ବିଜ୍ଞାନ - ସମାଜ ବିଜ୍ଞାନ ର  
ଆଧୁନିକ ଧାରା ପରିଚାଯକ ବୈଜ୍ଞାନିକ ପତ୍ର

ଆପ୍ରୋପର

୧୯୭୨

ପ୍ରଦାନ

# ତମ୍ବୁଳିନ୍ୟୁଟ୍

ମାନବମନ  
ପ୍ରବର୍ତ୍ତନ ସଂଖ୍ୟା  
ଆକ୍ତୋବର ୧୯୬୩

|     |                                                                                   |                                                |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| ୧।  | ଶ୍ରଦ୍ଧାର୍ଥ                                                                        | ୧                                              |
| ୨।  | ମାନବମନେର କ୍ରମବିକାଶ (୨)                                                            | —ମନୋବିଭ ୨                                      |
| ୩।  | ପୁରାତନେର ନବ ମୂଲ୍ୟାଯଣ                                                              | — ସତ୍ୟେନ୍ଦ୍ରନାରାୟଣ ମଜୁମଦାର ୧୧                  |
| ୪।  | ମନେର କଥା (୩)                                                                      | —ଦେବୀପ୍ରସାଦ ଚଟ୍ଟୋପାଧ୍ୟାୟ ୧୯                    |
| ୫।  | ମନୋବିଭ ଏର ଡାରୁରୀ ଥେକେ (୧)                                                         | ୨୨                                             |
| ୬।  | ଆମେରିକା ଓ ମୋବିଯେତ-ଏର ଶିକ୍ଷକ                                                       | —ଅମୋଦ ସେନଗୁଣ୍ଡ ୨୯                              |
| ୭।  | ସୁନ୍ଦର, ଶାସ୍ତି ଓ ମାନବମନ : ଶାନ୍ତିକୀୟ—<br>ମାନ୍ସିକତାର ରୂପାଯଣେ ଇତିହାସେର ଭୂମିକା<br>(୨) | —ମୋହାମ୍ମଦ ଆବତୁଲ କରିମ ୪୩                        |
| ୮।  | ଶିମ୍ପାଜୀ ମ୍ପାର୍କିତ ପରୀକ୍ଷା-ନିରୀକ୍ଷା ଓ<br>କୋଯେଲାରେର ମତବାଦ                          | —ଆଇ, ପି, ପାଭଲଭ ୬୦                              |
| ୯।  | ମନ୍ସତ୍ୱ ଓ ସ୍ଵପ୍ନ ମୟୀକ୍ଷା ମ୍ପାର୍କିତ ଫ୍ରେଡ ଓ ପାଭଲଭ<br>—ତର୍କଣ ଚଟ୍ଟୋପାଧ୍ୟାୟ ୬୪        |                                                |
| ୧୦। | <u>ସ୍ତ୍ରୀଟ—ନାଟକ</u>                                                               | —ସ୍ତ୍ରୀରେଣ୍ଟନାଥ ଗଙ୍ଗୋପାଧ୍ୟାୟ ୧୦                |
| ୧୧। | ପରିଭାଷା                                                                           | —ସ୍ତ୍ରୀରେଣ୍ଟନାଥ ଗଙ୍ଗୋପାଧ୍ୟାୟ ୧୦-୧୨ (୧-୧୨) କର୍ମ |
| ୧୨। | ୧ମ ଥେକେ ପଞ୍ଚମ ମୁଖ୍ୟାଯା ସ୍ଥଚୀଗତ                                                    | ଅଗ୍ର                                           |

## ନିୟମାବଳୀ

୧। ମାନବ-ମନ ତୈର୍ଯ୍ୟାବଳୀକାରୀ ପତ୍ରିକା । ପ୍ରତି ବେଳର  
ଜାନୁଆରୀ, ଏପ୍ରିଲ, ଜୁଲାଇ ଓ ଅକ୍ଟୋବର ମାସେ ଇହା  
ପ୍ରକାଶିତ ହୁଏ ।

୨। ପ୍ରତି ମୁଖ୍ୟାଯା ମୂଲ୍ୟ ୧୯ ଟାକା । ମଡାକ ପ୍ରତି  
ମୁଖ୍ୟା ୧୨୦ ନଯା ପରେମା ।

ବାର୍ଷିକ ଆହକଗଣେର କ୍ଷେତ୍ରେ ମଡାକ ୪୮୭ ଟାକା ଅଗ୍ରିମ ଦେଇ ।  
୩। ଚେକ୍, ଡ୍ରାଫ୍ଟଟ, ପୋଷାଳ ଅର୍ଡାର, ମଣି-ଅର୍ଡାର ଇତ୍ୟାଦି  
PAVLOV INSTITUTE & HOSPITALS  
ଏହି ନାମେ ପ୍ରଦେଇ ।

୪। ଏଜେଲି ବା ବ୍ୟବସାୟ ମଂକ୍ରାନ୍ତଶର୍ତ୍ତାଦିର ଜ୍ଞାନ  
ନିୟଲିଖିତ ଟିକାନାୟ ଯୋଗାଯୋଗ କରନ୍ତି :—

୫। ଆହକଦେର କାଗଜ ଅଭିରିକ୍ଷନ୍ ବେଜେଷ୍ଟି ଖର ଖରଚା  
ନା ଦିଲେ ବୁକ୍-ପୋଷ୍ଟ 'ଆଶ୍ରାମ ସାର୍ଟିଫିକେଟ ଅବ୍ ପୋଷିଂ' ଏ  
ପର୍ଯ୍ୟାନ ହୁଏ ।

ପାଭଲଭ ଇନ୍ସଟିଟ୍ଯୁଟ  
୧୩୨/୧୬ କର୍ଣ୍ଣୋଲିଶ ସ୍ଟ୍ରିଟ, କଲିକାତା ୭

## ॥ ବିଜ୍ଞାନ ॥

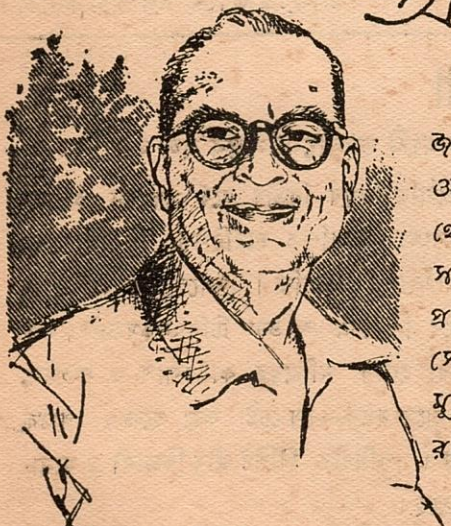
ଅନିବାର୍ୟ କାରଣେ ନାରାୟଣ ଗଙ୍ଗୋପାଧ୍ୟାୟର ଲେଖାଟି ଛାପାନୋ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ହଲ ନା ।

ଆଗାମୀ-ମୁଖ୍ୟ [ ଜାନୁଆରୀ, ୧୯୬୩ ] 'ମାନବ-ମନ' ଆରୁଷ୍ଟାନିକଭାବେ ଦ୍ଵିତୀୟ ବର୍ଷେ ପଦାର୍ପନ କରିବେ ।  
କାର୍ଯ୍ୟତ ଆଗାମୀ ମୁଖ୍ୟା ହବେ ମନ୍ସତ୍ୱ ମୁଖ୍ୟା । କେନାନା ୧୯୬୧ତେ ଛଟି ମୁଖ୍ୟା ପ୍ରକାଶିତ ହେଲିଛି । ଦ୍ଵିତୀୟ ବର୍ଷେ  
ଜ୍ଞାନ ଯେ ନତୁନ ପରିକଳ୍ପନା ଗ୍ରହଣ କରା ହେବେ ତାର ଏକଟା ଆଭାସ ପାଠକଦେର ଜାନାଛି । ମନରୋଗେର ପ୍ରତିରୋଧ  
ଚିକିତ୍ସା—(ରୋଗୀର ଇତିହାସ ମମେତ) —ଏହି ପର୍ଯ୍ୟାୟେ ଧାରାବାହିକଭାବେ ଲିଖିବେଳ ଅଭିଜ୍ଞ ଚିକିତ୍ସକମଣ୍ଡଲୀ । ଏହି  
ସ୍ତରେ ଫ୍ରେଡ୍ ମୟୀକ୍ଷା-ପଦ୍ଧତିର ଅମନ୍ତତି ନିଯେ ଆଲୋଚନା କରା ହେବ । ମ୍ପିକ୍ଷକେର କାର୍ଯ୍ୟକଲାପ ଓ ସଂଗଠନ,  
(Anatomy & Physiology of Brain) ମ୍ପାର୍କିତ ନିୟମିତ ପ୍ରସନ୍ନ ଯାତେ ଥାକେ—ମେ ଚେଷ୍ଟା କରା ହେବ । ପାଠକ  
ବିଭାଗ ଖୋଲା ହେବେ,—ପାଠକଦେର ଜିଜ୍ଞାସାର ଉତ୍ସର ଦେବାର ଜ୍ଞାନ । ପ୍ରଥିବୀର ବିଶିଷ୍ଟ ଜୀବ-ବିଜ୍ଞାନୀ ଓ ମନୋ-  
ବିଜ୍ଞାନୀଦେର ପରିଚିତିର ଜ୍ଞାନ ଏକଟି ନତୁନ ବିଭାଗ ଖୋଲାର କଥା ହେବେବେ ।

ଆଗୁଆରୀ ମୁଖ୍ୟାଯା ବିଶେଷ ଆକର୍ଷଣ ହବେ ଡାଃ ଶ୍ରୀନାଥ କୁମାର ଦାସେର 'ମ୍ପିକ୍ଷକେର ବିଦ୍ୟ-ତରଙ୍ଗ' ମ୍ପାର୍କିତ  
ମହାବୋଧ ଆଲୋଚନା ସବିତା ମୁଖ୍ୟାଯାରେ—“କଲତୁମି ମୁଖ୍ୟାଯା” ଓ ଅକୁଳ ଚକ୍ରବର୍ତ୍ତୀର 'ଟେଲିପ୍ୟାଥି' । ଏହାଠା  
ଅଧ୍ୟାପକ ସୁଧୀରଚନ୍ ରାଯେର ଶିକ୍ଷାବିଷୟକ ଏକଟି ପ୍ରସନ୍ନ ଥାକବେ । ହାନାଭାବ ବଶତଃ ଏ ମୁଖ୍ୟାଯା ଏ ଲେଖାଣ୍ତିର  
ପ୍ରକାଶ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ହଲ ନା ।

OUR MEDICAL SPECIALITIES OF  
 INDIGENOUS DRUGS ARE PRESENTED WITH  
 THE EARNEST HOPE THAT THEY ADD  
 TO THE MODERN ARMAMENTARIUM  
 AGAINST DISEASE

THE HIMALAYA DRUG CO.  
 BOMBAY-2



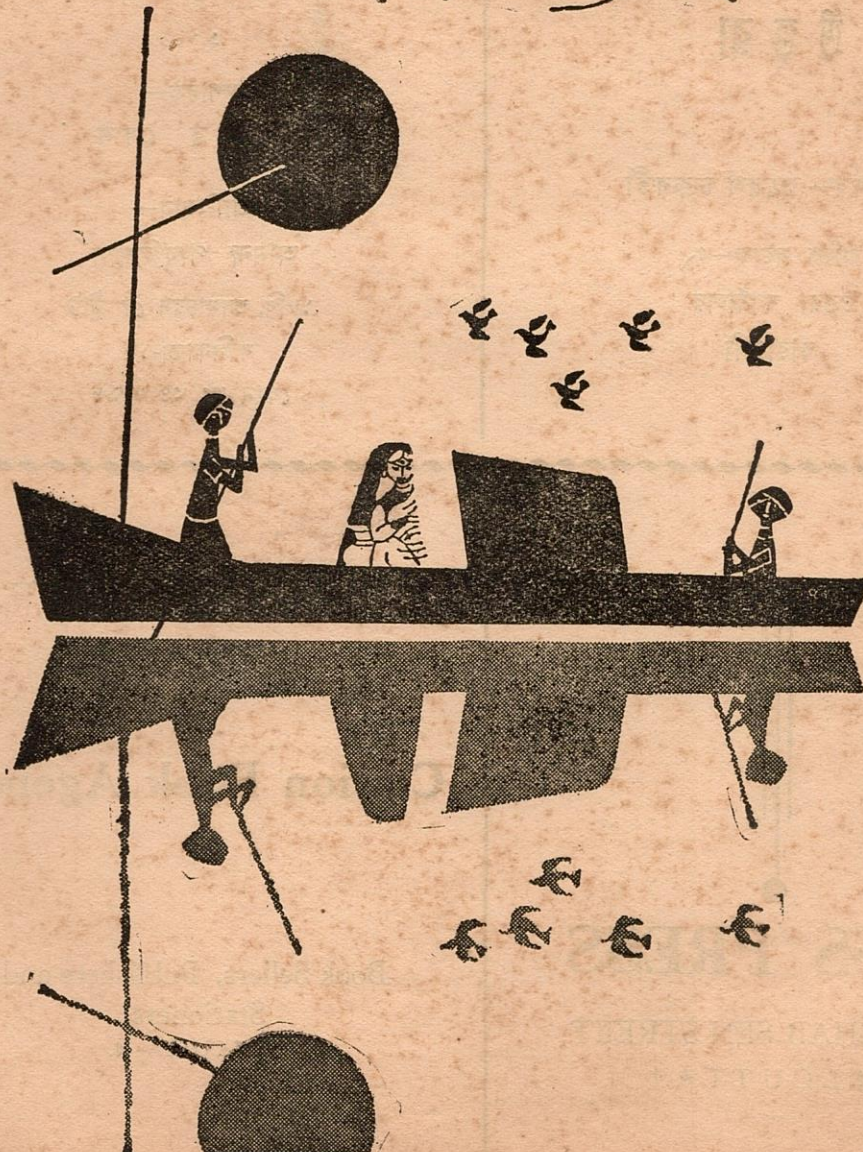
ଟୁର୍ମ ଯାହୁରନ୍ କର୍ମଶାଳି  
 ଯାମାଦର ପାଥୟ ହଟକ

“କଟୋର ଶ୍ରୀ ଓ ବୈର୍ଯ୍ୟେର ଦ୍ୱାରା କି ଗ୍ରାନ୍ କରା ଯାଇ ଆ ଜନ୍ୟ ଥିଲି କେବେ ଉତ୍ସହରଣେର ପରେବେଳେ ହୁଏ ଆସି ସୁମ୍ଭୁ  
 ଓଯକ୍ସ ଫିଲ୍ମିଟ୍ରେଡର ନାମ ଉପରେ କରିବୋ । ହୋଟ ଅବଶ୍ୟ  
 ଥେବେ ଏହି ପ୍ରତିଷ୍ଠନ ଅଭି ଅତି ଆଦୁନିକ ଧ୍ୱନିଗୀତି  
 ସମ୍ପର୍କିତ ଏକ ବିରାଟ କାରଖାନାର ପରିଷତ ହରାଇ । ବିଦେଶେ  
 ପର୍ମତ ସବାହେଲେ ଦେରାଯ କର୍ମଶାଳେ ଯେ ପ୍ରଗତ ଉକ୍ତକ୍ଷର୍ଷ ସୁଲୋଦ୍ଧା  
 ଦେଇ ଅବେଳା ଅବିକରାଇ । ଏହି ପ୍ରତିଷ୍ଠନ ଅମାଦର ବୈଦ୍ୟିକ  
 ଯୁଦ୍ଧ ଯୂରଙ୍ଗଣ ସହାୟ କରାଇ । ଅଭକେ ତୁମର ଏହି  
 ରକ୍ତ-ଭ୍ୟାଙ୍ଗୀ ଉପରେ ଆତ୍ମରିକ ଅଭିନନ୍ଦନ ଭାବରେଇ ।”

ବିଜ୍ଞାନ ପ୍ରକାଶନ

ସୁଲେ ଖା ଓ ବାର୍କସ ଲିମିଟେଡ  
 କଲିକାତା • ଦିଲ୍ଲୀ • ବୋାହାଇ • ମାଦ୍ରାଜ

# ରିଙ୍କ ଆନନ୍ଦସନ ଦିନେର ସମ୍ମର୍ତ୍ତି ହେଲା



ଆକାଶେ ଆଶୁର-ଜାଗ୍ରତା  
ରୋବ ଦେଖେଛିଲେ ।  
— ଥାଳ ବିଲ ସବ୍ ଭବେ  
ନିଲ, ମାଟେର ଏକ କଣା ସବ୍ଜାଗ  
ଅବଶିଷ୍ଟ ବାଥଳ ନା । ସେଇ ଖାପା  
ଆକାଶେ ମୁଖେ ।  
ଆବାର କେ କାଳି  
ଲେଖେ ଦିଲ —  
ଆବଶେର ବୁକେ ଏତ  
କାହା ଛିଲ କେ  
ଆନ୍ତ ? ଏବାର  
ଦେଖୋ ତୋ,  
ପେଜା ତୁଲୋର ମେଘେ  
ଏକାକାର ଆକାଶ,  
ଯଧୁରତୀ ମଦୀର  
ବୁକେ ଛାପାଟିଓ  
କାହେନା !  
ଶର୍ବ ଏମେହେ ! ସବେ  
ନିରେ ଏମେହେ  
ରିଙ୍କ, ଆନନ୍ଦ-ସନ  
ଦିନେର ସମ୍ମର୍ତ୍ତି ।  
ଘରେ ଘରେ ସେଇ ସମ୍ମର୍ତ୍ତି  
ହୋଇ ।



ପୂର୍ବ ରେଲୋଡ଼ରେ

বহুদিনের ঐতিহ্যপূর্ণ প্রবাসের একমাত্র  
বাংলা মাসিক পত্র

## উ ত্ত রা

সম্পাদক—সুরেশ চক্রবর্তী

বার্ষিক সংকাক—৫

উত্তরা কার্যালয়

বারাণসী

সাহিত্য, সঙ্গীত ও সাংস্কৃতিক সমবায় সমিতি লিঃ  
কর্তৃক পূজাসংকলন

## আনন্দ ধারা

২০০

সম্পাদক—

শি শি র সেন

প্রাপ্তিষ্ঠান—

আনন্দ পাবলিশাস

১৮বি, শ্বামাচরণ দে ষ্ট্রিট

কলিকাতা-১২

ফোন নং ৩৪-৬৮৯৬

With the best Compliments of—



# DASS PRESS

166, KESHAB SEN STREET,  
CALCUTTA-9

With the best Compliments from—

# Clarion Book Agency.

Book Sellers, Publishers and  
Stationers.  
CALCUTTA-4.

# বাড়ী থেকে মাল আনা, আবার পেঁচে দেওয়া

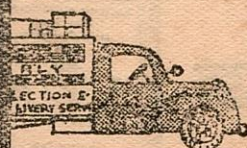


আপনি জানেন কি, যে কলকাতায়  
দক্ষিণ পূর্ব রেলপথের পক্ষ থেকে, বাড়ী  
থেকে মালপত্র সংগ্রহ করা এবং বাড়ীতে  
পেঁচে দেওয়ার ব্যবস্থা চালু রয়েছে।

প্রচলিত ভাড়ার ওপরে সামান্য কিছু  
অতিরিক্ত মূল্য দিলেই আপনিও এই  
সুযোগ প্রাপ্ত করতে পারেন।

এই রেলপথের অন্যোদিত প্রতিনিধি—  
শ্রীবাচ্চরাজ আগরওয়ালা, ১১, কাশীনাথ  
মল্লিক লেন, কলকাতা-১ এই  
ঠিকানায় (ফোন নং ৩৪-৭১০৩) ২৪ ঘণ্টা  
আগে একটু লিখে জানালেই সমস্ত ব্যবস্থার  
সুবিধা আপনার জন্যে তৈরী থাকবে।

বিশেষ বিবরণের জন্যে অৰ্জিতের  
ঠিকানায় শ্রোঁগাঁথোগ কক্ষে ১  
 ১। চীফ পার্সেলস এণ্ড নাগেজ ইলেক্ট্রিক  
(পার্সেলস ট্রাফিক), হাওড়া (কোন ৬৬-৭৪১১,  
এক্সটেনশন-১)  
 ২। স্টেশন স্ল্যারিটেক্সেট (ওডস ট্রাফিক),  
শান্তিনাম (কোন নং ৬৭-২৮০৬)  
 ৩। চীফ কর্মাঞ্চয়াল স্ল্যারিটেক্সেটের অফিস,  
রোড ট্রান্সপোর্ট সেক্রেট, বঙ্গ টেক্সিম,  
ইন্ডেন গার্ডেনস, কলিকাতা-২১ (কোন ২৩-২৯৩৬)



দক্ষিণ পূর্ব রেলওয়ে

# অত্যাশ্চর্য্য গুণাবলী



মহাভূতরাজ তৈলের বচ্চবিধি গুণাবলী  
সত্যাই আশ্চর্য্যজনক।

ইহা যে শুধু কেশের পক্ষেই উপকারী  
তাহা নহে, মস্তিষ্কের পক্ষেও পরম হিতকর।

সাধনার

## মহাভূতরাজ তৈল

সাধনা প্রক্রিয়ালক্ষ্মা-চাকো  
সাধনা প্রযোজন রোড কলিকাতা-৩৮



কলিকাতাকেন্দ্র—ডাঃ নবেশচন্দ্র ঘোষ  
এম, ডি, বি, এস, (কলি: )  
আয়ুর্বেদাচার্য  
SA 5/60

অধ্যক্ষ শ্রীযোগেশচন্দ্র ঘোষ, এম, এ.

অযুর্বেদাচার্য, এম, সি, এস, (কলি: )  
তামাপুর কলেজের বিদ্যার পাস্টোর সূত্রগুরু অধ্যাপক।



ଲକ୍ଷ୍ମୀ  
ଦୁର୍ବଳ  
ରୂପ



ଗଡ଼ ତୁଳାତେ



ଲକ୍ଷ୍ମୀ ଘେ

ଅପରିହାୟ

ଲକ୍ଷ୍ମୀଦାସ ପ୍ରେସ୍‌ରେ • କଲିକାତା - ୧୨ • ଫେବ୍ରୁଆରୀ ୧୯୪୩

# — ମଙ୍କୋ ଥେକେ ବାଁଲା ବଇ —

ସୋଭିଯେତ ଇଉନିସନେ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ

୦.୮୭

କାଲ' ମାର୍କ୍ସ ଓ ଫ୍ରେଡରିକ ଏଷ୍ଟେଲସ  
ଉପନିବେଶିକତା ପ୍ରାସଙ୍ଗେ

୧.୫୦

କାଲ' ମାର୍କ୍ସ  
ଭାରତୀୟ ଇତିହାସେର କାଲପଞ୍ଜୀ

୦.୮୧

ଭି, ଆଇ, ଲେନିନ  
ଆଚ୍ୟ ଜନଗଣେର ମୁକ୍ତି ଆନ୍ଦୋଳନ

୧.୫୬

॥ ସୋଭିଯେତ ଇଉନିସନ ସମ୍ପର୍କେ ॥  
ସୋଭିଯେତ ଇଉନିସନ : ଆଜ ଓ ଆଗାମୀକାଳ

୧.୫୬

ସୋଭିଯେତ ଦେଶେର ପରିଚୟ

୨.୨୫

ସୋଭିଯେତ ଇଉନିସନେ ଲୋକଶିକ୍ଷା

୦.୨୫

ସୋଭିଯେତ ଇଉନିସନେ ସ୍ଵାସ୍ଥ୍ୟରକ୍ଷା

୦.୩୧

ସୋଭିଯେତ ଇଉନିସନେ ବ୍ୟକ୍ତି ସ୍ଵାଧୀନତା

୦.୫୦

## ସୋଭିଯେତ ସାହିତ୍ୟ

### ମ୍ୟାକସିଙ୍ଗ ଗୋର୍କି

ଆମାର ଛେଲେବେଳା

୧.୫୦

ଖୋଡା ରାଜକୁମାର

୧.୪୪

ପୃଥିବୀର ପଥେ

୨.୫୬

ଆଏଲିତା

୧.୩୭

ପୃଥିବୀର ପାଠଶାଳାଯା

୧.୫୦

ଗନ୍ଧ ଓ ଉପଗ୍ରହାସ

୧.୮୭

ମାନୁଷେର ଜୟ

୧.୧୨

ରସିଦିଫ

୧.୮୧

ଇତାଲିର ରୂପକଥା

୧.୫୦

ବିଜୟୀ

୦.୮୧

### ଏଲେଜି ଭଲନ୍ତ୍ୟ

## ନ୍ୟାଶନାଲ ବୁକ ଏଜେଞ୍ଜି ପ୍ରାଇଭେଟ ଲିମିଟେଡ

୧୨, ବକ୍ଷିମ ଚ୍ୟାଟାର୍ଜୀ ସ୍ଟ୍ରୀଟ, କଲିକାତା-୧୨

୧୭୨, ଧର୍ମତଳା ସ୍ଟ୍ରୀଟ,

ନାଚନ ରୋଡ, ବେନାଛିଟି

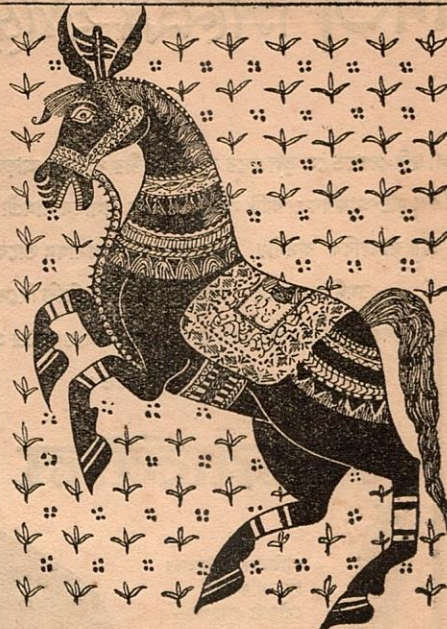
କଲିକାତା-୧୩

ଦୁର୍ଗାପୁର

পূজোয়া চাই

নতুন জুতো

*Bata*



*With best Compliments from—*

**Central Camera Co. Private  
Limited.**

Bombay - Calcutta - Madras - New Delhi

# ଶାଲତୀ ମିଲେୟ ୨୫୯୯..

କାଳା ଭାଲୋ ଛବି ଦେଖିବେ ମେ ଭୂଲ କରେ ନା । ଶାଲତୀର ପରିଚିତ ଆଭିରାହିନ,  
କିନ୍ତୁ ଦୃଷ୍ଟି-ଆକର୍ଷଣ । ଅତି ସଧେ ମେ ତାର ପ୍ରସାଧନ ସାଥତୀ ବିରାଚନ କରେ,  
ତାହି ତାର ଆଭାବିକ କମଳୀୟ ଗୌରବରେର ମାଥେ ପ୍ରସାଧନ ତାକେ ଆକାଳ  
ରମଣୀୟ କରେହେ । ଶାଲତୀ ପ୍ରସାଧନେର ଭିତ୍ତି ହିସେବେ ବୋରୋଲିନ  
ବ୍ୟବହାର କରେନ କାରଣ ମେ ଜାନେ, ବୋରୋଲିନ ଶୁଦ୍ଧ ମାତ୍ର ପ୍ରସାଧନ  
କରି—ହକେର ଉପଯୁକ୍ତ ଖାତ୍ତିଓ !

## ବୋରୋଲିନ



ପ୍ରତିରେଧକ, ଉତ୍ତରତର  
ପ୍ରିଣ୍ଟ ଓ କରମୀୟ  
ମୌଳିକ ପ୍ରସାଧନ—  
ଇହା ମୂଳ ମୁଖକି ଯୁକ୍ତ  
ଏବଂ ଲ୍ୟାନୋଲିନ  
ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରସ୍ତତ ।

ପ୍ରତକାରକ—  
ଡି. ଟି. ଫର୍ମାସିଟିକାଲମ  
ପ୍ରାଇଭେଟ ଲିଂ  
୧୧୧, ନିବେଦିତା ମେଲ,  
କଲିକାତା—୧





সংক্রমণ প্রতিরোধে বিভিন্ন যোগ্য



কাটা-হেঁড়ায়, পোকার  
কামড়ে আশুকলপন্দ,  
কুলকুচি ও মুখ ধোয়ায়  
কার্যকরী। ঘর, মেঝে  
ইত্যাদি জীবাণুমুক্ত  
রাখতে অত্যাবশ্যক।



# এান্টল

১১, ১১০, ৪৪০ মিলি বাতালে

৪০.৫ লিটার টিলে পাওয়া যায়।

বেঙ্গল ইমিউনিটির তৈরী।

## ← \* সম্পাদকীয় উপদেষ্টামণ্ডলী

ডাঃ কুমার পাল

ডাঃ শ্রদ্ধীন বন্দ্যোপাধ্যায়

ডাঃ অজিত দেব

ডাঃ সন্তোষ দাস

ডাঃ সন্তোষ বোস

ডাঃ বিনয় ভট্টাচার্য

ডাঃ নরেশ গঙ্গোপাধ্যায়

ডক্টর অরুণ হালদার

ডক্টর জানকীবল্লভ ভট্টাচার্য

শ্রীগোপাল হালদার

শ্রীতরুণ চট্টোপাধ্যায়

শ্রীদেবীপ্রসাদ চট্টোপাধ্যায়

ডাঃ জ্যোতিময় শর্মা

ডাঃ সোমনাথ মুখার্জী

দেশ-বিদেশের খবরের জ্ঞান

নিয়মিত পত্রুল

## কথাবাত্তী

সমসাময়িক ঘটনাবলী এবং সামাজিক ও অর্থনীতি বিষয়াদি  
সম্পর্কিত বাংলা সাংস্কৃতিক পত্রিকা। গল্প, কবিতা ও

প্রবন্ধাদিও নিয়মিত প্রকাশিত হয়।

বার্ষিক—৩-০০ : মাঘাসিক—১-৫০

## বসন্তব্রো

## শ্রামিকবাত্তী

গ্রামীণ অর্থনীতি, কৃষি ও সমবায়

সম্বন্ধীয় বাংলা মাসিকপত্র।

বার্ষিক—৩-০০

শ্রামিক-কল্যাণ সংক্রান্ত

বাংলা-হিন্দী পাঞ্চিক-পত্রিকা

বার্ষিক—১-৫০

## উইক্লি ওয়েষ্ট বেঙ্গল

পশ্চিমবঙ্গ, ভারত ও বিশ্বের সমসাময়িক ঘটনাবলী সম্পর্কিত  
সাংস্কৃতিক সংবাদপত্র।

বার্ষিক—৬-০০ : মাঘাসিক—৩-০০

[ বিঃ দ্রঃ—(১) চাঁদা অগ্রিম দেয় ; (২) বিক্রয়ার্থ ভারতের  
সর্বত্র এজেন্ট চাই ; (৩) ভিঃ পিঃ ডাকে পত্রিকা পাঠান হয় না ]

প্রচার অধিকর্তা, পশ্চিমবঙ্গ সরকার  
রাইটাস বিল্ডিংস, কলিকাতা-১

এই টিকানায় গ্রাহক হইবার জন্য পত্র লিখুন

## চতুর্ষোণ

গ্রামীণিকী আলোচনা

পূজাসংখ্যার প্রায় তিনশত পৃষ্ঠা খ্যাতনামা লেখকদের রসরচনা সম্মন্দ। দাম—ত্রি টাকা।

ব্যাণ্ডবাল পাবলিশার্স

২০৩ কর্ণওয়ালিশ প্রীট, কলিকাতা-৬

ଆଇଭାନ ପେନ୍ଟିଚ ପାଭଲେ  
( ସେପ୍ଟେମ୍ବର ୧୯୪୯—ଫେବ୍ରାରୀ ୧୯୫୦ )

‘ମାନବ ମନ’-ଏର ଏଇ ସଂଖ୍ୟା ଆଇଭାନ ପେନ୍ଟିଚ ପାଭଲେଭର ସ୍ମୃତିର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ଉତ୍ସମ୍ଭାବିତ ।

ଜୀବନେର କୁଦୀର୍ଥ ସାଟ ବନ୍ସର କାଳ ପର୍ଯ୍ୟବେକ୍ଷଣ, ପରୀଜ୍ଞା-ନିରୀଜ୍ଞା ଓ ତଥ୍ୟସଂଗ୍ରହ ଦ୍ୱାରା ଜୀବବିଜ୍ଞାନ, ମନୋବିଜ୍ଞାନ ଓ ସମାଜ-ବିଜ୍ଞାନେର ସମ୍ପ୍ରଦାରଣ ଓ ସମ୍ବୂଳନେର ଜଣ୍ଠ ଆଇଭାନ ପେନ୍ଟିଚ ଚିରସ୍ଵରଣୀୟ ହୟେ ଥାକବେଳ ବିଜ୍ଞାନସେବୀ ମହଲ । ଜୀବିତ ପ୍ରାଣିର ଶାରୀରବ୍ୟକ୍ତିକ ଗବେଷଣାଯ ପାଭଲେ-ଉତ୍ସାବିତ ନତୁନ ପଞ୍ଚତିର ପ୍ରଯୋଗେ ବୈଷ୍ଣବିକ ପରିବର୍ତ୍ତନ ସଟେଛେ ; ଏର ଜଣ୍ଠ ବର୍ତ୍ତମାନ ଓ ଭବିଷ୍ୟତ ଗବେଷକଗଣ ଚିରକୃତଜ୍ଞ ଥାକାବେଳ ।

ଅହ୍ୱାଦ, ରହ୍ୟମଯତୀ, ଅଜ୍ଞେଯତା ଓ ଅଲୀକ-କଳ୍ପନାବାଦ—ମାନବେର ଅଗ୍ରଗତିର ପ୍ରତିବନ୍ଧକ ଓ ମାନବତାବିରୋଧୀ । ‘ସାବର୍ଜେର୍ ହି-ଭିଜ୍ଞମ’ ବୈଜ୍ଞାନିକ ଚିନ୍ତାଧାରାର ପରିପଦ୍ଧି ଓ ମାନୁଷେ ମାନୁଷେ ବିଭେଦମୁଣ୍ଡର ସହାୟକ । ତଥ୍ୟଭିତ୍ତିକ ପାଭଲେ ବିଜ୍ଞାନ ଏଇ ସମସ୍ତ ଅବିଦ୍ଧା ଓ ଅପଞ୍ଜାନକେ ଦୂରୀଭୂତ କରେ ମାନବମନେ ସହ-ଦୟତା, ସହସ୍ରାଗିତା, ସମଦର୍ଶିତାର ଭାବ ଉତ୍ୟେଷଣେ ସଜ୍ଜମ । ଜ୍ଞାତି, ଶ୍ରେଣୀ ଓ ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ପ୍ରାଧାନ୍ୟ-ପ୍ରଚାରକ ମନ୍ତ୍ରଭୂତ ଓ ସମାଜତତ୍ତ୍ଵର ଅସତ୍ୟତା ପ୍ରମାଣ ଓ ଏଇ ସବ ତତ୍ତ୍ଵବାଣିଶଦେର ସ୍ଵରୂପ ଉଦ୍ୟାଟନେ ପାଭଲେ ନିର୍ଦ୍ଦେଶିତ ପଦ୍ଧା ଓ ପାଭଲେ ଆବିଷ୍କୃତ ଘନ୍ତକ ବିଜ୍ଞାନେର ମୂଳ ବିଜ୍ଞାନାବୁରାଗୀ ସମାଜସେବୀଦେର ପ୍ରଧାନ ସହାୟକ ।

ପାଭଲେଭର ଜନ୍ମଦିନେ, ଏଇ ୧୫ଇ ସେପ୍ଟେମ୍ବର ତାରିଖ, ପାଭଲେଭକେ ଶ୍ରଦ୍ଧାରୀ ସଙ୍ଗେ ସ୍ମରଣ କରାଛି ।

# মানব মনের ক্রমবিকাশ

[ পাতলভের মতামত ]

অনোবিঃ

( ২ )

পশুমন থেকে মানবমনের ক্রমবিকাশের ধারা নির্ণয়ে পাতলভ পশু-ব্যবহার নিয়ে নানা রকমের গবেষণা করেন। এই প্রসঙ্গে সমসাময়িক বিশেষজ্ঞ আমেরিকান ইয়ারক্স (Yerkes) ও জার্মান কোয়েলার (Koehler)-এর সঙ্গে তর্কযুক্ত নামতে হয়। এর বিবরণ গত সংখ্যার 'মানব মনে' প্রকাশিত হয়েছে। ইয়ারক্স কোয়েলারের বক্তব্য ছিল এই রকম : কণিশন্ড রিফ্লেক্স তত্ত্ব দিয়ে কুকুরের ব্যবহার আমরা ব্যাখ্যা করতে পারি বটে, কিন্তু বানরপ্রজাতির জটিল ব্যবহারের ব্যাখ্যায় এই তত্ত্ব অচল। শিল্পাঞ্জিরের ব্যবহার শুধু কণিশন্ড রিফ্লেক্স অনুষঙ্গের অধীন নয়, মানুষের এই নিকট জাতি অন্ততঃ আংশিকভাবে মানুষের অন্তর্দৃষ্টি শক্তির অধিকারী। এই শক্তি মানুষের ও উচ্চতর প্রাণীর অনায়াসলক স্বাতান্ত্রিক ধর্ম। এ-ধর্ম বিবর্তন বা ক্রমবিকাশের ফল নয়। কুকুরের উপর পাতলভের পরীক্ষানীরীক্ষার ফলাফল অগ্রহ করার উপায় ছিল না, কাজেই তাঁরা বানর প্রজাতিকে সম্পূর্ণ আলাদা একশ্রেণীর পশুরূপে অভিহিত করার চেষ্টা করলেন। উদ্দেশ্য, দ্বয়বাদী ধ্যানধারণাকে বানর-প্রজাতির ক্ষেত্রে, অন্ততঃ মানবমনের বিকাশের ক্ষেত্রে প্রতিষ্ঠিত করা। তাঁরা বললেন—বিবর্তনমূলক-ব্যাখ্যা [ শারীরবৃত্তিক অনুষঙ্গ দিয়ে মনের বিভিন্ন ক্রিয়াকলাপ ব্যবহার চেষ্টা ] এক্ষেত্রে অচল। চৈতন্যের আকস্মিক উন্মেষ বিধিদণ্ড অন্তর্দৃষ্টির ফল : এখানে মস্তিষ্ক-ধর্ম অপ্রয়োজ্য। 'আত্মা-পরমাত্মা'র আধিপত্য বজায় রেখে বিজ্ঞানের অনস্মীকার্য প্রভায়গুলোকেও মেনে নিতে গেলে এই ধরনের দ্বয়বাদ দর্শনের আশ্রয় নেওয়া ছাড়া উপায় থাকে না। এই সম্পর্কে পাতলভের উক্তি প্রণিধানযোগ্য। "The Yerkes-Koehler attack came at a time when we have just begun more or less to liberate ourselves from dualism. The human mind has for long time been a prisoner of idealistic concepts." দ্বয়বাদ দর্শনের প্রভাব অপরিসীম। 'ডুয়ালিষ্টিক ওআর্ল্ড আউটলুক' [ Dualistic World Outlook ] এখনও পর্যন্ত অধিকাংশ বিজ্ঞানীদের মন আচ্ছন্ন করে রেখেছে। আপাতঃদৃষ্টিতে দেহ-মন, বৃষ্টি-ভাব, জৈব প্রয়োজন ও কান্তিবিদ্যা (aesthetics) ইত্যাদির মধ্যে যোগাযোগ আছে বলে মনে হয় না। মানবজাতির প্রধান গ্রিতিহ হিসাবে এ-ধারণা পুরুষাত্মকমিকভাবে আমাদের মধ্যে প্রবহমান। সুসংগঠিত সমস্ত ধর্মপ্রতিষ্ঠান এই দ্বয়বাদ দর্শনের পরিপোষক। পৃথিবীর অধিকাংশ রাষ্ট্রে, মন্দির-মসজিদ-গির্জার চতুরে এই দ্বয়বাদী ধারণা নানাভাবে শিক্ষা দেওয়া হয়। অনেক মার্কসবাদীর মনেও এই ধারণার প্রভাব বিদ্যমান। এ ধারণার পরিপোষণার্থে লক্ষ লক্ষ টাকা খরচ করা হয়। কারণ কি ? শুধু ব্যক্তিগত বা প্রতিষ্ঠানগত পুরণো সংস্কারের প্রতি মতা ? —না। জনসাধারণকে অজ্ঞান তিমিরাঙ্কারে নিমজ্জিত রাখার মধ্যে শ্রেণীবিশেষের স্বার্থ আছে। "The scientist forfeits his claim to the proud title if he forgets that his general world outlook should not be brought into scientific thought" ( Pavlov ),

কঙ্গিশন্ড রিফেন্স আশ্রিত পার্টলভীয় প্রত্যয় দ্বয়বাদী ধারণার সম্পূর্ণ বিপরীত ও ঐ ধারণাকে যুক্তি-দ্বারা খণ্ডন করতে সক্ষম। পার্টলভীয় প্রত্যয় অনুযায়ী মস্তিক বস্তুর উচ্চতম সাংগঠনিক বিভাস; ক্রম-বিবর্তনের ফলে বস্তুর এই জটিল বিভাসে ঘটেছে নতুন গুণের উদ্ভেব, যাকে বলি মানসিকতা বা চৈতন্যের অভিব্যক্তি। পার্টলভীয় প্রত্যয় একদিকে বস্তুবাদী অবৈতনিক-এর উপর প্রতিষ্ঠিত আবার অন্যদিকে বৈজ্ঞানিক যুক্তিপ্রমাণ দ্বারা অবয়বাদী ধারণাকে পরিপূর্ণ ও প্রমাণিত করতে সচেষ্ট। বস্তুতঃ বৈজ্ঞানিক বস্তুবাদের ভিত্তি আজ পার্টলভের গবেষণালক্ষ জ্ঞান ও তথ্য দ্বারা সমৃদ্ধ ও সুস্থিতীকৃত।

শিম্পাঞ্জীর উপর পরীক্ষানিরীক্ষাকালে দেখা যায় যে বাধাবিপ্র অপসরণ করে খাস্তবস্ত আয়স্তে আনতে শিম্পাঞ্জী প্রথম দিকে অনেক ভুলভাস্তি করে অবশ্যে হৃষ্টাং এক সময় সঠিক পস্থাটি বেছে নিয়েছে। সঠিক পস্থাটি বেছে নেবার প্রাকালে কিছুক্ষণ ধরে শিম্পাঞ্জী আপন মনে চিন্তা করে। ইয়েরক্স, কোয়েলার ইত্যাদির মতে এই সময়ে শিম্পাঞ্জী সহসা অস্ত্রাং লাভ করে—অর্থাৎ সঠিক পস্থাটি আবিক্ষা করে। তার চেষ্টা ও ভুলভাস্তির সঙ্গে, এঁদের মতে, এই জ্ঞান উদ্ভেবের কোন সম্পর্ক নেই। কঙ্গিশন্ড রিফেন্সকে একটা যান্ত্রিক ব্যাপার [ মস্তিকের দুটি উত্তেজিত অংশের সংযোজন মাত্র ] কল্পনা করার জন্য এই দ্বয়বাদী পঞ্জিতের দল ভূমাত্তক সিদ্ধান্তে উপনীত হন। পার্টলভতত্ত্বের বিকৃত ব্যাখ্যার রোঁক শুধু এঁদের মধ্যে নয়, পরবর্তী কালে আরও অনেক মনস্তাত্ত্বিক ও শারীরতাত্ত্বিকদের মধ্যে দেখা যায়। গুরুমস্তিকের বিশ্লেষণী ক্ষমতা ও নিষ্ঠেজনা পক্ষতি ( Inhibitory process ) সম্পর্কে সম্যক ধারণা ব্যতিরেকে উচ্চপ্রাণীর জটিল ও সূক্ষ্ম মস্তিক ক্রিয়ার, এবং বোধ ও চৈত্যশক্তির বিকাশের ব্যাখ্যা দেওয়া সম্ভব নয়। পার্টলভ নিজের গবেষণাগারে শিম্পাঞ্জীর উপর পরীক্ষা চালালেন, তাদের ব্যবহার ও নতুন বুদ্ধি উদ্ভেবে পদ্ধতির সমস্ত খুঁটিনাটি নিরীক্ষণ করলেন ও তারপর তাঁর সিদ্ধান্ত বিরুত করলেন—“We found nothing, absolutely nothing, that had not already been studied by us on dogs. This is a process of association followed by analysis effected with the help of analysers and accompanied by an inhibitory process which facilitates differentiation and rejection of that which does not correspond to the given condition” এর বেশী কিছু নয়—বললেন পার্টলভ;—শিম্পাঞ্জীদের ‘বুদ্ধিব্যক্তি’ কুকুরদের থেকে সম্পূর্ণ আলাদা ধরণের—একথার কোন ভিত্তি নেই। ভুলভাস্তির মধ্য দিয়ে সঠিক পস্থাটি বেছে নেওয়া—গুরুমস্তিকেরই আনুষঙ্গিক ধর্ম [ associative process ]। বুদ্ধিব্যক্তির উদ্ভেব আকস্মিক বহস্যময় ঘটনা নয়। বারবার চেষ্টা করার ফলে ভুলভাস্তির সংশোধন ঘটে, মস্তিকের বিশ্লেষণী ধর্ম ও নিষ্ঠেজনা ক্ষমতার জন্য, ভুল পথগুলির ঘটে অবলুপ্তি ও পরে সঠিক অংশগুলির মধ্যেই শুধু সংযোজন স্থাপিত হয়। এ-সম্পর্ক এই সংখ্যার ‘মানবমনে’ প্রকাশিত পার্টলভের নিজস্ব মতামত দ্রষ্টব্য।

পার্টলভ কোয়েলারের ‘ধ্যান থেকে অস্ত্রাং লাভ’ তত্ত্বকে নশ্বাং করেছেন। তার মানে কিন্তু এ নয় যে শিম্পাঞ্জী চিন্তা করে না বা তার বুদ্ধি নেই। শিম্পাঞ্জী চিন্তা করে, কুকুরও চিন্তা করে। মানুষ ত করেই। বুদ্ধিও সবার আছে। চিন্তার ধারা ও জটিলতা এবং বুদ্ধির তারতম্য প্রাণীভূতে বিভিন্নঃ এই হচ্ছে পার্টলভের অভিমত। বিভিন্নতার কারণও অনুমেয়। শিম্পাঞ্জীর সামনের পা ছটো অনেকটা হাতের কাজ করে। পেছনের ছটো পায়ে ভর দিয়ে খানিকটা ভারসাম্যও বজায় রাখতে পারে শিম্পাঞ্জী। কুকুরের থেকে স্বত্বাবতঃই প্রকৃতির উপর আধিপত্য তার বেশী ও প্রকৃতিকে পর্যবেক্ষণ করার ক্ষমতাও বেশী। কাজেই

তার চিন্তাশক্তি ও বুদ্ধিমত্তি কুকুরের চেয়ে বেশী বিকশিত। আর দ্বিতীয় সাক্ষেত্রিকতত্ত্বের [ বাক্যস্ত্র ] দৌলতে—মানুষের বুদ্ধি ও চিন্তাশক্তি অগ্রান্ত সকল প্রাণীর তুলনায় অনেক বেশী বিকাশপ্রাপ্ত। মানুষের চিন্তাশক্তির গুণগত পার্থক্যও লক্ষ্যণীয়। Verbal thinking—অর্থাৎ ভাষাভিস্তিক চিন্তা একমাত্র মানুষের পক্ষেই সন্তুষ্ট।

পাতলভ এই বুদ্ধি ও চিন্তাকরার ক্ষমতাকে রহস্যময়তা থেকে মুক্ত করে এর বৈজ্ঞানিক ব্যাখ্যা দিয়েছেন। অনুসঙ্গ ও বিশ্লেষণ [ association and analysis ] করার ক্ষমতা যে-প্রাণীর যত বেশী সেই তত বেশী চিন্তাশক্তি ও বুদ্ধির অধিকারী। চিন্তার ফলে শিল্পাঞ্জী বুদ্ধিমানের যত ব্যবহার করল—এর শারীরবৃত্তমূলক তাৎপর্য কি? সংজ্ঞাবহ স্নায়ুর ( sensory nerve ) সংকেত ফলে গুরুমস্তিক্রের বিভিন্ন অংশের উত্তেজনা ঘটে; মস্তিক কেন্দ্রস্থিত বিশ্লেষণী ক্ষমতার দরুন কেবলমাত্র নির্দিষ্ট সংকেত নির্দিষ্ট অংশের উত্তেজনা ঘটায়; নিষ্ঠেজনাধর্মের দৌলতে অগ্রান্ত উদ্দীপ্ত অংশের উত্তেজনা হাস পায়। তখন কেবল-মাত্র প্রয়োজনীয় উত্তেজিত অংশগুলির সংযোজন ঘটে ও ফলে চেষ্টাবহ স্নায়ু ( motor nerve ) উদ্দীপ্ত হয়ে পেশী ও গ্রহিতে সঙ্কুচিত করে। শিল্পাঞ্জী অভীষ্ট ফল লাভ করে। আমরা তার মধ্যে বুদ্ধির বিকাশ দেখতে পাই। কুকুরই হোক কি শিল্পাঞ্জীই হোক—এদের মধ্যে ছুধরনের মৌলিক চিন্তাপদ্ধতি লক্ষ্য করেছেন পাতলভ। প্রথম—কাজের মধ্য দিয়ে চিন্তা ( thinking in action ),—এ-সময় বহির্বাস্তবের ঘটনা ও বস্তুর সংজ্ঞাবহ প্রতিবিম্ব [ sensory images of objects and events in external reality ] নিয়ে সংশ্লেষণ বিশ্লেষণ চলে। দ্বিতীয়—স্মৃতির প্রতিবিম্বমূলক চিন্তা ( Thinking in memory images )। এ-সময় বহির্বাস্তবে ঘটনা ঘটছে না, বস্তু চোখের সামনে নেই। শুধু স্মৃতিতে পূর্ব উপলব্ধ অনুভূতির চিহ্নমাত্র আছে। শিল্পাঞ্জী এই স্মৃতির প্রতিবিম্বকে সংশ্লেষণ বিশ্লেষণ করতে থাকে। 'চেষ্টা ও ভুল' ( Trial & error ) এর মধ্য দিয়ে সঠিক যে পথটি মস্তিকে তৈরী হয়েছিল—মেট [ বা পূর্ব অভিজ্ঞতা লক্ষ কোন পথের চিহ্ন ] ভুল পথগুলিকে অবলুপ্ত করে স্মৃতিপথে ভাস্বর হয়ে ওঠে। আমরা বলি চিন্তার ফলে শিল্পাঞ্জীর বুদ্ধি খুলেছে। এই 'thinking in memory images'কেই কোয়েলারেন-দল অন্তর্দৃষ্টি আখ্যা দিয়েছেন। উদ্দেশ্য তাঁর যাই থাক, পাতলভ তাই বলতে বাধ্য হয়েছেন—“Koehler is a confirmed animist, he simply cannot be reconciled to the fact that this soul can be grasped by hand, brought to the laboratory, and the laws of its functioning can be ascertained on dogs. He does not want to admit this.” অন্যত্র বলেছেন—“I am fully convinced that thinking is an association and I challenge anyone who disagrees with me to prove the contrary.” মানব ও উচ্চপ্রাণী উভয়ের বেলাতেই 'মন' বহির্বাস্তবের ঘটনা ও তাদের পারস্পরিক সম্পর্কিত জ্ঞানের আধার। চিন্তার ফলেই জ্ঞান লাভ হয়। আবার চিন্তা মানুষ ও পশু উভয়ের বেলাতেই অনুষঙ্গ-পদ্ধতির ফল। বুদ্ধি হচ্ছে কাজের মধ্য দিয়ে চিন্তা,—এ ব্যাপারে পূর্ববর্তী অনুষঙ্গ, অর্থাৎ পূর্ব অর্জিত জ্ঞানকে কাজে লাগানো হয়। মন কোনো substance বা বস্তু নয়। বস্তুবাদীরা কখনও সে-রকম বলেন না। মন একটা function, একটা গুণ বা ধর্ম,—গুরুমস্তিক্রের ধর্ম। পরিবেশের সঙ্গে অভিযোজন ( adaptation ) ক্রিয়ার মধ্য দিয়ে এই ধর্মের উন্মেশ ও ক্রমবিকাশ। মানবমন পশুমনের গুরুমস্তিক্রের ফল, কিন্তু বাক্ধর্মের দৌলতে

ପଶୁଦେର ଅଲଭ୍ୟ ନବଣ୍ଣମସମସ୍ତିତ । 'Mind is a most delicate correlation between the organism and the surrounding world'. ପରିବେଶେର ମଙ୍ଗେ ଜୀବେର ପ୍ରତିଟି ସମ୍ପର୍କ ଶୁରୁମସ୍ତିକ ମାଧ୍ୟମେ ରକ୍ଷିତ, ପ୍ରତିଟି ଅଭିଯୋଜନ ବା ମାନିଯେ ନେଇବାର ବ୍ୟାପାର ଶୁରୁମସ୍ତିକେର ଉତ୍ତେଜନା, ବିଶ୍ଳେଷଣ, ସଂଶୋଧଣ, ସମ୍ପ୍ରସାରଣ (irradiation) ଓ କେନ୍ଦ୍ରୀୟତକରଣ (concentration) ଇତ୍ୟାଦି ପ୍ରକିଳ୍ପାର ଫଳ । କାଜେଇ 'ମନ'-ଏର ମସ୍ତିଷ୍କଶିଳ୍ପ ମଙ୍ଗା ଛାଡା ଅଛୁ କୋନ ରକମ ମଙ୍ଗା ଅମସ୍ତବ । ଏହି ହଚ୍ଛେ ଅନ୍ୟବସ୍ତ୍ଵାଦେର ମୂଳ କଥା : ଦୟବାଦେର ମଙ୍ଗେ ମୌଳିକ ବିରୋଧତ ତାର ଏଇଥାନେ । ଅନ୍ୟବସ୍ତ୍ଵାଦୀରା ମାନବମନକେ କୋନୋକ୍ରମେ ସଂକୀର୍ଣ୍ଣ ବା ମାନସିକ ଧର୍ମ ବିଶେଷଭାବେ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ବା ସୌମିତ ଓ ଗଣ୍ଣୀବନ୍ଦ—ଏ କଥା ମନେ କରେନ ନା । ପ୍ରୟୁକ୍ତିବିଦ୍ୟା, ବିଜ୍ଞାନ, ମାହିତ୍ୟ, ନୌତିଶାସ୍ତ୍ର, ସୌନ୍ଦର୍ଯ୍ୟତତ୍ତ୍ଵ, ସବହି ମସ୍ତିକେର ବିଭିନ୍ନ ଅବସ୍ଥାର ବହିର୍ବାସ୍ତବେର ମଙ୍ଗେ ଅଭିଯୋଜନ କିଳାଓ ବହିର୍ବାସ୍ତବକେ ପରିବର୍ତ୍ତିତ କରାର ପ୍ରଚେଷ୍ଟାର ଫଳ । ଜ୍ଞାନବିଜ୍ଞାନ ଓ ପ୍ରୟୁକ୍ତି-ବିଦ୍ୟାର ଉତ୍ସତିର ମଙ୍ଗେ ମଙ୍ଗେ ମାନୁଷ ବହିର୍ବାସ୍ତବକେ ପରିବର୍ତ୍ତିତ କରେ ନତୁନ ମୟାଜ ତୈରୀ କରଛେ, ଆବାର ଦେଇ ନତୁନ ମୟାଜ ମାନବ ମନେ ନତୁନ ଧର୍ମ, ନତୁନ ଶୁଣ ବିକଶିତ କରାତେ ମାହାୟ କରଛେ । ସମ୍ପ୍ରସାରିତ ହଚ୍ଛେ ମାନବିକ କ୍ଷମତା, ମହତ୍ତମ ହଚ୍ଛେ ମାନସିକତା ।

ପାତଳଭେଦ ମତେ ପଶୁମନ ଥେକେ ମାନବମନେର କ୍ରମବିକାଶ ମସ୍ତିକେର ଅଭିଯୋଜନ କିଳାର ଫଳ । ଡାରିଇନେର ବିବରନବାଦକେ ଆର ଏକ ଧାପ ଏଗିଯେ ଦିଯେଇଛେ ତିନି । ମାନବମନେର ବୈଶିଷ୍ଟ୍ୟ ଉତ୍ସେ—ପ୍ରାକ୍ତିକ ଓ ମାମାଜିକ ଘଟନା : ଏହିରିକ କରନ୍ତା ନାୟ । ପୂର୍ବତାପ୍ରାପ୍ତ ମାନବମନେର ସ୍ମର୍ଣ୍ଣ ଜଟିଲତାର ବ୍ୟାଖ୍ୟାତେ ରହିଥିଲୁଗାରେ ମହତ୍ତମ ନିପ୍ରାୟୋଜନ ।

ଏବାର ଶିଶୁମନ ଥେକେ ବସନ୍ତ ମନେର କ୍ରମବିକାଶେ ଆଲୋଚନାଯାଇ ଆସା ଥାକ । ପୂର୍ବମଂଧ୍ୟାଯା ବଲା ହେବେ କତକଣ୍ଠି ଆନକଣ୍ଠିଶନ୍ଦ୍ର ରିଙ୍ଫ୍ଲେକ୍ସ ବା ଶର୍ତ୍ତିନି ପରାବର୍ତ୍ତ ନିଯେଇ ମାନବଶିଶୁ ଜନ୍ମଗ୍ରହଣ କରେ । ଚୋଷା, ଗେଲା, ମଲମୃତତାଙ୍ଗ—ଏ କ୍ଷମତାଙ୍ଗଲୋ ଜୟଗତ । ଖୋଚା ଦିଲେ ଆହତ ସ୍ଥାନ ସରିଯେ ନେଇଯା, ଚୋଥେର କାହେ କୋନ କିଛୁ ନିଯେ ଗେଲେ ଚୋଥ ବୁଝିଯେ ଫେଲା ପ୍ରାଚ୍ଛି ଆଦିମ ଆଭାରକ୍ଷମୂଳକ ରିଙ୍ଫ୍ଲେକ୍ସଙ୍ଗଲୋର ଜନ୍ମାଯାନ୍ତ । ହାତ ପା ଚେପେ ଧରିଲେ ମୁକ୍ତ ହେତ୍ୟାର ପ୍ରାଚ୍ଛି ଆନକଣ୍ଠିଶନ୍ଦ୍ର ରିଙ୍ଫ୍ଲେକ୍ସେର ଅର୍ଥଗତ ।

ଶିଶୁର ପ୍ରଥମ ବୋଧଶିକ୍ଷିର ଉତ୍ସେ ସଟେ ମଂବେଦନ [sensation] ଥେକେ । ଜନ୍ମେର ପର ପ୍ରଥମ କରେକଦିନ ବହିର୍ବାସ୍ତ ମସକ୍କେ ବୋଧ ବା ଜ୍ଞାନ ଥାକେ ନା, ଥାକେ ଶୁଣୁ ମଂବେଦନ । ତାରପର ଥେକେ ବହିର୍ବାସ୍ତବେର ଅଗଣିତ ଉନ୍ଦ୍ରିପନେର ମଙ୍ଗେ ପୂର୍ବୋଳିଥିତ ଶର୍ତ୍ତିନି ପରାବର୍ତ୍ତେ ଅନ୍ତର୍ଭାବେ ଥାକେ । ପ୍ରଥମ ଦିକଟା ଏହି ଯୋଗାଯୋଗ ଅନେକଟା ଏଲୋମେଲୋ ଭାବେ ସଟେ । କତକଣ୍ଠିଲୋ ଉନ୍ଦ୍ରିପକେର ପୁନର୍ବୃତ୍ତି ସଟେ, କତକଣ୍ଠିଲୋର ସଟେ ନା । ଯେ-ଙ୍ଗଲୋର ସଟେ ନା, ତାଦେର ଦରନ ଯୋଗାଯୋଗ କ୍ରମଶଃ ନିଷ୍ଠେଜିତ ହେବେ ମିଲିଯେ ଯାଏ ; ପୁନରାବୃତ୍ତ ଉନ୍ଦ୍ରିପକ୍ଷଟ ମଂଧ୍ୟୋଗମ୍ବତ୍ତ କ୍ରମଶଃ ଦୃଢ଼ ହତେ ଥାକେ । ଦୁର୍ଧରେ ବୋତଳ, ବିଶ୍ଵକ, ମାଯେର ସ୍ଵର ଓ ଶ୍ରୀର୍ଷ-ଏଣ୍ଟଲୋ ପୁନର୍ବୃତ୍ତ ହତେ ହତେ କ୍ରମଶଃ ଶୁଦ୍ଧ ଯୋଗାଯୋଗ ସ୍ଥାପନେ ମର୍ମତ ହୟ । ପରେ ଦୃଢ଼ଭାବେ ସମ୍ବିଦ୍ଧ ଅଂଶଙ୍ଗଲୋ ଧାରାବାହିକଭାବେ ମଂବେଦନ ହୟ ଓ ଗତିମନ୍ୟ ଏକଟା ବୀଧାଧରୀ ଛାଟ ଗଡ଼େ ତୋଲେ । ଏଥନ ପ୍ରାକ୍ତମ ଗ୍ରାହୀୟତ୍ର (peripheral receptors) ଉନ୍ଦ୍ରିପ ହଲେଇ ମସ୍ତିକେର ଏହି ଗତିମନ୍ୟ ମଂବେଦନ ପ୍ରାପ୍ତ କାର୍ଯ୍ୟକରୀ ହେବେ ଓଠେ । ଏଥନ ଆର ଶୁଣୁ ମଂବେଦନ ହୃଦୀ ନର, ମଂବେଦନେର ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷକ କରନ୍ତେ ବା ଉପଲବ୍ଧିର ମୁହଁରେ ଜ୍ଞାପାନ୍ତରଣ ସଟିଛେ । Sensation ଥେକେ perception । ପୂର୍ବଜିତ ମଂଧ୍ୟୋଜକପ୍ରଣାଲୀ ପ୍ରତିଟି ଉନ୍ଦ୍ରିପକେ ବିଶ୍ଳେଷଣ ଓ ବ୍ୟାଖ୍ୟାର ମାହାୟେ ଜ୍ଞାପାନ୍ତରିତ କରଛେ । ଗ୍ରାହୀୟତ୍ରମୁହଁରେ ଏବାର ଚଲେ ଆପେକ୍ଷିକ ବିଚାର ଅର୍ଥାତ୍ ପାରିଷ୍ଠରିକ ସମ୍ପର୍କ ନିର୍ଣ୍ଣୟ । ଶିଶୁ ବୋତଳ ଥେକେ ଦୁଧ ପେରେଛେ ଆବାର ମାଯେର ବୁକ

থেকেও। এদের মধ্যে সম্পর্ক স্থাপন করতে সে চেষ্টা করে। একটা লাল ফুল ও একই আকারের লাল বলের মধ্যে সম্পর্ক নির্ণয় চেষ্টাও এই পর্যায়ে পড়ে। মা ও মায়ের মত দেখতে অস্থায় মেয়েদের চেহারার পারস্পরিক সম্পর্ক নির্ণয় শিশুর অভিযোজন ব্যাপারে অত্যন্ত দরকারী। এরপর চলে বিশ্লেষণ ক্রিয়া ও পূর্ব অর্জিত সংযোজক প্রণালীর সঙ্গে সময়স্থান সাধন। আগে যে সম্পর্ক নির্ণয় প্রচেষ্টার কথা বললাম, সময়স্থান সাধন তারই শেষ ফল। তারপর সংশ্লেষণ (Synthesis)—নতুন সংযোজন; ফলে ঘটে ক্রিয়া বা প্রক্ষেপ অথবা দুইইঁ: লাল ফুলটিকে হাত বাড়িয়ে ধরার চেষ্টা; মায়ের মত দেখতে মেয়েটিকে হাসি দিয়ে অভিনন্দন।

এইভাবে পুরণে অভিজ্ঞতার পরিপ্রেক্ষিতে নতুন অভিজ্ঞতার বিচার ও ব্যাখ্যাই হচ্ছে প্রত্যক্ষকরণ বা উপলক্ষির মূল কথা। উপলক্ষির মারফত বহির্বাস্তবের সঙ্গে পরিচয় ঘটতে থাকে। যতদিন যায় পরিচয় নিবিড় হয়, অর্ণাঁ বহির্বাস্তবের জ্ঞান বাড়ে।

মনে রাখা দরকার কথা বলার ক্ষমতা লাভের আগে পর্যন্ত মানব শিশু ও পশুর উপলক্ষি সংক্রান্ত নার্ভ-তন্ত্রের প্রক্রিয়া একই রকম। তবে দুজনের পরিবেশের মধ্যে আকাশ পাতাল তফাঁ। মানবসমাজে, বিশেষ করে নিজের পরিবারের মধ্যে শিশু বড় হয় ও এই অবস্থাতেই সমাজ ও পরিবারের অঙ্গমোদিত বীতি-নীতি, ব্যবহার ও ভাবাবেগের অংশীদার হয়ে উঠে। অবশ্য প্রথম সাংকেতিকত্ত্বই এ পর্যন্ত শিক্ষার একমাত্র উপায়। বাক্সন্তি বিকাশের সঙ্গে সঙ্গে এই অবস্থার পরিবর্তন ঘটে। শিশু প্রথমে কথা বুঝতে শেখে তার পর বলতে শেখে। এইবার সে সত্যিকারের মানবীয় উপলক্ষির ক্ষমতা অর্জন করে। এখন থেকে, ভাষাভিত্তিক রিফেল্স উপলক্ষির ক্ষেত্রে আনে বৈপ্লাবিক পরিবর্তন। বাক্সন্তিরণের সঙ্গে সঙ্গে উপলক্ষি শক্তির গুণগত ও মাত্রাগত পরিবর্তন ঘটে। পশু ও কথা কোটেনি এমন শিশু কোনো বস্তুর মে-কোন একটা 'গুণ' বিশ্লেষণের সাহায্যে আলাদাভাবে বুঝতে পারে, কিন্তু তারা সেই গুণকে বিমূর্ত করে অন্য বস্তুর উপর প্রয়োগ করতে অক্ষম। লাল, কাল, নীল তিনি রঙের গুলি থেকে যে-কোন একটা রঙের গুলি (যেমন লাল রঙের) এরা বেছে আলাদা করতে পারে। [অবশ্য শেখানো হলে] কিন্তু লাল ফুল বা লাল লাটি [অন্য ফুল বা লাটি থেকে] সে আলাদা করতে পারবে না। গুলির 'লাল' রঙকে সে অন্য কোনো বস্তুর লাল রঙের সঙ্গে মেলাতে সক্ষম নয়। বুঝতে পারবে না যে এ দুটো রঙ এক। কোনো বস্তুর কোনো গুণ বা ধর্ম অন্য কোনো বস্তুতে আরোপ করতে পারার প্রধান শর্ত হল সেই গুণকে বস্তু থেকে বিমূর্ত করা। ভাষার সাহায্য ছাড়া এ ক্ষমতা লাভ অসম্ভব। শিশু যখন কথা বুঝতে ও বলতে শিখল, তখনই মাত্র কোনো বস্তুর বিভিন্ন গুণ বা ধর্মকে বিমূর্ত করতে বা পৃথক করতে শেখে। বাচনক্ষম শিশুকে লাল গুলি দেখিয়ে ও লাল ফুল বা লাল কাপড় দেখিয়ে যদি 'লাল' এই কথাটি বাববার বলি—তখন 'লাল' শব্দটি বস্তুর 'লালত্ব'কে বিমূর্ত করে। তখন যে-কোন জিনিসের 'লাল' রঙ সে চিনতে সক্ষম হয়। এক জোড়া তাস দিলে কৃষ্টন ও হরতনকে আলাদা ভাবে গুছিয়ে রাখতে পারে। রঙের বেলায় যেমন বস্তু—'ওজন' 'গন্ধ' 'আকার' ইত্যাদির বেলায়ও ঠিক তেমন। বাব বাব শব্দবাক্য [অথবা দৃষ্টি] দ্রব্যের গন্ধ-বর্ণ-রস-আকার ইত্যাদির সামাগ্ৰীকরণ ও বিমূর্তকরণ করে। গন্ধ-বর্ণ-রস পঞ্চিঙ্গিয়ের উপলক্ষির ব্যাপার, বাক্পূর্ব শিশু ও পশুর বহির্বাস্তবকে চেনবার জানবার ও তার সঙ্গে মানিয়ে নেবার উপায় নার্ভপ্রণালীর প্রথম

সাংকেতিক তত্ত্ব। ভাষার উন্নেশ মানে মানবীয় গুণের বিকাশ। নার্তপ্রণালীর ভাষাতত্ত্বিক তত্ত্বের নাম দ্বিতীয় সাংকেতিক তত্ত্ব—এটা সম্পূর্ণভাবে মানবীয়।

বাক-পূর্ব উপলক্ষি ও বাক-লক উপলক্ষির পার্থক্য অসীম। এখন পঞ্জিক্রিয় গৃহীত উপলক্ষি ক্ষমতা (ভাষার সাহায্যে বিমৃত ও সামাজীকভাবে হওয়ার ফলে) অনেক বেশী শক্তিশালী; বিচারশক্তি উন্নত, অল্লভূতি স্মৃক্ষতর। বহির্বাস্তবের বিচিত্র জটিলতা অহুধাবন করা সম্ভব। মানবশিশুর কাছে 'গাছ', 'টেবিল', 'চেমার'—এ কথাগুলো দিয়ে কোনো নির্দিষ্ট বস্তু বিশেষকে বোঝায় না। হাজার ব্রহ্মের গাছের, অনেক ব্রহ্মের টেবিল চেয়ায়ের, কতকগুলো সাধারণ বা সামাজিক গুণ-সমষ্টি—ঐ শব্দগুলির দ্বারা নির্ধারিত। নতুন ধরনের গাছ দেখলে শিশু এখন চিনতে পারে গাছ বলে। পশ্চ বা বাক-পূর্ব শিশুর তুলনায় বাক্পটু শিশুর-মস্তিকের সংযোজন ক্ষমতা অনেকগুণ বেশী। 'গাছ' কথাটি প্রথিবীর সব গাছের সাধারণ গুণগুলোর সংকেত। কাজেই নির্দিষ্ট একটির স্থলে অনেক বেশী কণিশন্ড রিজেক্স তৈরী এখন সম্ভব। শিশুর স্বয়ংগো এখন আর সীমিত নয়। পঞ্জুনের স্তর থেকে মানবত্বের স্তরে উন্নয়নের মূলে এই ভাষার বিকাশ, দ্বিতীয় সাংকেতিক স্তরের উন্নেশ। আর এই উন্নেশ কিছু রহস্যময় বা ঐশ্বরিক ব্যাপার নয়। ক্রমবিবর্তনের আশীর্বাদ। আদিম মানবের দলবদ্ধ হয়ে উৎপাদন প্রচেষ্টার ফল।

মানবমনের ক্রমবিকাশের পর্যালোচনায় একটি কথা বিশেষ প্রণিধানযোগ্য। কোন একটি ইঙ্গিয়ের উপলক্ষি ক্ষমতা প্রাণীবিশেষে মানুষের থেকে অনেক বেশী বিকাশ লাভ করতে পারে, কিন্তু তা সত্ত্বেও কোনো বস্তুর একটি গুণ অপর বস্তুতে আরোপ করতে বা অহুধাবন করতে মনুষ্যের প্রাণী অক্ষম। ইগল পাথীর দৃষ্টিশক্তি প্রথম, কুকুরের দ্রাগশক্তি তীব্র, তা সত্ত্বেও তাদের উপলক্ষি-শক্তি মানুষের সমকক্ষ নয়। ভাষার দৌলতে মানুষ শুধু যে বস্তুর গুণাবলী বিমৃত করে দেখতে পারে তাই নয়, গুণধর্ম অনুযায়ী বস্তুর বিবরণ দিতে পারে, বস্তুকে প্রণালীবদ্ধ করতে ও তাদের গুণাগুণের তুলনামূলক বিচার করতে পারে। মানুষ বস্তুর ও প্রকৃতির বিবিধ ধর্মের পারস্পরিক সম্পর্ক নির্ণয় করতে পারে, তাদের পরিবর্তন লক্ষ্য করতে পারে ও দরকার হলে পরিবর্তন সাধন করতেও পারে। ইঙ্গিয়লক উপলক্ষি বা জ্ঞানের সম্প্রসারণ, সম্মার্জন সম্ভব হয়েছে ভাষার জন্য। মানুষের সমস্ত ধ্যান ধারণা, জ্ঞান বৃদ্ধি, বিচার বিবেচনা, দর্শন বিজ্ঞানের মূলে মস্তিষ্কের প্রথম সাংকেতিক তত্ত্ব ও দ্বিতীয় সাংকেতিক তত্ত্বের সময়সম্ভূত বিশিষ্ট ধর্ম—উপলক্ষি।

উপলক্ষি বা perception অর্জিত ক্ষমতা। জন্মস্তুতে প্রাপ্ত মানবমস্তিষ্কের বিশেষ গঠনপ্রণালী ও ব্যক্তির সামাজিক জীবন, এই উপলক্ষির জনক। উপলক্ষিক্ষমতা 'মানুষ' নামক সকল প্রাণীরই অয়স্তাধীন। সভ্যতার যে-কোন স্তরে, যে-কোন দেশেই থাকুক না কেন, মস্তিষ্ক স্বাভাবিক অবস্থায় থাকলে মানুষ এ ক্ষমতা অর্জন করবেই। তবে উপলক্ষির মাত্রা ও ধরন নির্ভর করবে প্রধানতঃ দৃষ্টি বিশেষের উপর। একটি হচ্ছে যে-সমাজে শিশু বধিত হচ্ছে, সেই সমাজের সভ্যতা ও সংস্কৃতির মান, ও দ্বিতীয়টি শিশুর পরিবেশে আকস্মিক ঘটনাসমূহ। এর একটিও কিন্তু অস্ত্রনির্বিহিত ক্ষমতা বা জন্মস্তুতে পাওয়া নয়; একান্তই বহির্বাস্তবস্থিত। বহির্বাস্তবের পরিবর্তন উপলক্ষিকে পরিবর্তিত করে। মানুষে বৃদ্ধিমত্তার, চারিত্রিক গুণের ও মানসিকতার অন্তর্যায়ে পার্থক্য ও তারতম্য দেখা যায়—সে কিছু অস্ত্রনির্বিহিত বা জন্মদত্ত স্তুতে প্রাপ্ত

পার্থক্য নয়। সম্পূর্ণ পরিবেশগত ও আকশ্মিক উদ্বৃত্তিমঙ্গল পার্থক্য। এ সবেরই পরিবর্তন সম্ভব ও বাস্তব পরিবেশের পরিবর্তন ও শিক্ষার মাধ্যমে এ-পরিবর্তন সাধন অনায়াসমাধ্য না হলেও আধুনিক বিজ্ঞানের আয়ত্তাধীন। পাতলত অঙ্গামীরা এ নিয়ে অনেকে প্রাথমিক পরীক্ষানিরীক্ষা চালিয়েছেন; ফলাফল পাতলভৌষ সিদ্ধান্তের অনুকূল। তবে মনে রাখা দরকার, মানব মনের বিবিধ জটিলতা, সূক্ষ্মাতিসূক্ষ্ম অভিব্যক্তি, প্রক্ষেপের বৈপরীত্য ইত্যাদি সব কিছু নিয়ে পরীক্ষার শেষ এখনও হয়নি; শেষ ফল পাওয়া যায়নি। বিজ্ঞানের কোন বিভাগেই বা তা হয়েছে? অঙ্গকারাচ্ছন্ন অনেক বন্দর এখনও রয়েছে। তাই আজ ব্যক্তি-জীবনে আকশ্মিক ঘটনাবলীর সংঘাত ও প্রভাবের বিকৃত ব্যাখ্যা সম্ভব; জীবনকে দৈবায়ন্ত কল্পনা করে তাই চলে চারিধারে রহস্য কুহেলি জাল-বোনার চেষ্টা। মানবমনের অশেষ বৈচিত্র্য নিয়েও বিজ্ঞানসম্মত পরীক্ষানিরীক্ষা চলতে পারে ও চলছে। এসবের ফলে পাতলভৌষের মৌলিক সিদ্ধান্ত,—“সকল মানব মন্তিকের শিক্ষাগ্রহণের ক্ষমতা সমান ও উপলক্ষি পরিবেশ সাপেক্ষ”—ক্রমশঃ দৃঢ়তর ভিত্তির উপর প্রতিষ্ঠিত হতে চলেছে।

মানব প্রকৃতিব স্বরূপ জানবার পরীক্ষা প্রণালী আজ পাতলভৌষী গবেষকদের আয়ত্তাধীন। মনের প্রতিটি ক্রিয়াকলাপের সঙ্গে সংশ্লিষ্ট মন্তিকক্ষিয়া আজ অনুধাবন-সম্ভব। মন্তিক-বিজ্ঞানকে আশ্রয় করে মনোবিজ্ঞানের অগ্রগতির সম্ভাবনা বিপুল। দ্বয়বাদ কিন্তু দৃঢ়ভাবে প্রতিষ্ঠিত; তাববাদী দর্শনের প্রধান স্তুতি হিসেবে মানবজাতির অগ্রগমনে বাধা হয়ে দাঁড়িয়ে। যতদিন মনোবিজ্ঞান মন্তিক বা বস্তুচুত হয়ে থাকবে, ততদিন নানা বন্ধু পথে প্রবৃষ্ট হয়ে এই অন্ধ সংস্কার, ভাস্তুবিশ্বাস ও ভ্রান্তিশাস্ত্র বিজ্ঞানের জয়বাতাকে ব্যাহত করবে। প্রাকৃতিক নিয়মে বস্তুর বিবর্তনে জটিল মানবমন্তিকের স্ফুর্তি; মনন ক্রিয়া এই মন্তিকের ধর্ম:—আন্তর ও বহির্জগতের প্রতিফলন—এই বৈজ্ঞানিক সত্যের উপলক্ষি ও প্রয়োগের উপর নির্ভর করছে জাতিগত ও শ্রেণীগত বৈয়ম্যের নিয়মন ও ব্যক্তিসম্মানের উন্নয়ন।

এবার পুরণো আলোচনায় ক্রিয়ে আসা যাক। বাক্সফ্রেগের সঙ্গে সঙ্গে উপলক্ষির গুণগত পরিবর্তন ঘটে একথা বলেছি। কারণ ভাষার বিমূর্ত ও সামাজীকরণ ( খ্যাবস্ট্রাকশন ও জেনেরেলিজেশনের ) ক্ষমতা। এই বিমূর্তকরণ ও সামাজীকরণ ব্যাপারটি কি; তাও বলবার চেষ্টা করেছি। একটি শব্দ—কয়েকটি সাধারণ সমধর্মী গুণ ও বহু বিষমধর্মী গুণবিশিষ্ট একশ্রেণীর হাজার হাজার বস্তুর পরিবর্তে ব্যবহার হতে পারে। গাছের উদাহরণ দিয়েছি। পাইন গাছ, জাম গাছ, গোলাপ গাছ ও আকন্দ গাছের মধ্যে কিছু কিছু সমধর্মী গুণ বিদ্যমান আবার প্রতিটি গাছের বৈশিষ্ট্যও প্রেরণ। গাছ বলতে কি বুবি? লক্ষ লক্ষ শ্রেণীর গাছের কয়েকটি সাধারণ ও বিমূর্ত গুণ। পাইন, জাম, গোলাপ, আকন্দ বিশেষভাবে কোনটাকেই বুবি না। একেই বলা হয় ভাষার বা কথার সামাজীকরণ ও বিমূর্তকরণ। পঞ্জেন্ত্রিয়লক্ষ সঙ্গেতের চেয়ে অনেক বেশী নমনীয় ও সূক্ষ্ম এই ভাষার সঙ্গেত। অনেক বকমের জটিল ও সূক্ষ্ম কণিশন্ড রিফেল্স এ দিয়ে তৈরী হয়, কাজেই অভিযোজন ( adaptation ) ক্রিয়া অনেক বেশী সূক্ষ্ম ও সুষ্ঠুভাবে সম্পন্ন হয়। আর একদিক দিয়ে বিষয়টি বিচার। মাঝেমধ্যে বেলায় ইঞ্জিয় উদ্বৃত্তি তাৎক্ষণিক ক্রিয়ায় ক্রপাত্তরিত না হয়ে বস্তুনির্দেশক কথার মাধ্যমে অন্যান্য সমার্থজ্ঞাপক বাক্যের সঙ্গে অনুষঙ্গ স্থাপন করে। তাই বাচনিক অনুষঙ্গের নিশ্চুপ ও আস্থাগত কল্পকে বলা হয় চিন্তা। আর বাচনিক অনুষঙ্গের ফলে বাক্যস্ফ্রুতিকে বলা হয় কথার মাধ্যমে পারম্পরিক ভাব বিনিময়। এই অনুষঙ্গ—নির্বাকই হোক আর সবাকই হোক, মাঝস্বেকে চিন্তা বা পরামর্শদান কাজে উদ্বৃদ্ধ করে। বাক্য শর্তাধীন

সঙ্কেত হিসেবে মাঝুমকে একটি বিশেষ ঘটনার সামনে ভাবতে বা পরম্পরের সঙ্গে আলোচনার সময় দেয়। এইভাবে মাঝুম অতীতের অভিজ্ঞতার সঙ্গে মিলিয়ে ভবিষ্যতের ফলাফলের কথা চিন্তা করে বর্তমানের কার্যক্রম স্থির করে। শুধু নিজের অভিজ্ঞতা নয়, হাজার হাজার বছর ধরে সঞ্চিত মানবজাতির অভিজ্ঞতাকেও মাঝুম এইভাবেই কাজে লাগায়।

বন পথে বাধের গন্ধ পেলেই হরিগ ভয়ে জ্ঞানশূন্য হয়ে যে-দিক দিয়ে গন্ধ আসছে, তার বিপরীত দিকে ছুটতে থাকবে। আর মাঝুম (হরিগের মত স্বত্ত্বাতীকুদের কথা তুলছি না) চিন্তা করবে, 'বায' শব্দটির আভুষিত চিন্তার ধারা তার মনে আসবে, সঙ্গী থাকলে নিজেদের মধ্যে পরামর্শ করবে—তারপর পূর্বঅভিজ্ঞতা অহুযায়ী ও বৃদ্ধি বিবেচনা খাটিরে নিজেদের সামর্থ্যাভ্যায়ী একটা বিশেষ পস্থি বেছে নেবে। পালাবার চেষ্টা করতে পারে, গাছে উঠে আঘাতকার ব্যবস্থাও করতে পারে। আবার হাতিয়ার থাকলে স্থিতিঃ মত জায়গায় দাঁড়িয়ে 'বাষ্পের' জন্য প্রতীক্ষাও করতে পারে।

বাক-স্ফুরণ সামাজিক নিয়ম শৃঙ্খলার প্রতিবাধীন। মাঝুমের সমাজে না থাকলে শিশুর বাক-স্ফুরণ হতে পারে না। পঙ্গুদ্বারা প্রতিপালিত হলে শুধু যে কথা বলতে শিখবে না, তাই নয়, বাচনভিত্তিক চিন্তা ( মাঝুমের মত ) করতেও পারবে না। যাকে আমরা 'মানবচৈতন্য' বলি, সে চৈতন্যের উদ্যেষ হবে না।

শিশুমনের পরিণতি ঘটতে থাকে বয়স বাড়ার সঙ্গে সঙ্গে। পরিবেশ ক্রমশঃ সম্প্রসারিত হতে থাকে, জটিলতর হতে থাকে। মা-পিসীর আওতা থেকে কিণুরগাটেন, কিণুরগাটেন থেকে শুল, শুল থেকে কলেজ কিম্বা কর্মসূল। ক্রমশঃ উপলক্ষির ক্ষেত্রও বাড়তে থাকে। হাজার হাজার পুরনো কণ্ঠশিল্প, রিঙ্গেল ভেঙে পড়ে, নতুন রিঙ্গেল তৈরী হয়। জ্ঞানের ভাণ্ডার বাড়ে, চৈতন্য বিকশিত হয় নানাদিকে, নানাবস্থ ও ভাবকে আশ্রয় করে।

পাতলভৌঁয় বিজ্ঞানের মূল কথা এই যেঃ সংবেদন (sensation) বহির্বাস্তব ও মানবচৈতন্যের যোগসূত্র। সংবেদন ছাড়া উপলক্ষি বা চৈতন্য অসম্ভব। সংবেদন গতিশীল বস্তুর নিজস্ব ধর্ম। বস্তু ইন্দ্রিয় মাধ্যমে মস্তিষ্ককোষে স্পন্দন জাগায়। নার্ভ, মস্তিষ্ক, ইন্দ্রিয় সংস্পর্শ ছাড়া সংবেদন ঘটে না। আর এগুলো বস্তুর বিশিষ্ট বিভাগ। শুরুতে সাব-কর্টেক্স ( নিম্ন মস্তিষ্ক ) ও কয়েকটি আন্কণিশন্ড রিঙ্গেল কার্যকরী হয়। এ-অবস্থায় অভিযোজন ক্ষমতা অতিশয় সীমিত। তারপর গুরু মস্তিষ্কের ( অবশ্য সামনের খণ্ড অর্থাৎ Frontal lobe ছাড়া ) মাধ্যমে শর্তাধীন রিঙ্গেল গড়ে উঠে, ফলে অল্পসংখ্যক আন্কণিশন্ড রিঙ্গেলের সংকেত দিতে থাকে বহির্জগতের অসংখ্য উদ্বীপক। বিশ্লেষণ ও সংশ্লেষণের সাহায্যে পরিবেশকে নিখুঁতভাবে জানা সম্ভব হয়ে উঠে ও মানিয়ে নেবার ক্ষমতাও বেড়ে যায়। এরপর গুরুমস্তিষ্কের সামনের খণ্ডে (Frontal lobe) বাচনিক রিঙ্গেল ক্ষমতার উদ্যেষ ঘটে। এর ফলে আমূল ও বৈশ্বিক পরিবর্তন আসে। জটিল ও স্থৰ্ঘতম বিশ্লেষণের সাহায্যে অভিযোজনের ক্ষমতা আরও বৃদ্ধি পায়। এখন আর শুধু নিজেকে বহির্বাস্তবের সঙ্গে মানিয়ে নেওয়া নয়, বহির্বাস্তবকে—প্রকৃতিকে, সমাজকে—নিজের উপযুক্ত করে গড়ে নেবার ক্ষমতা লাভ করে মাঝুম।

মানবমনের ক্রমবিকাশ সম্পর্কে পাতলভৌঁয় এই ধারণার মধ্যে অভূমানের স্থান নেই। সুনীর্দ ৩৫ বছরের ব্যক্তি নিরপেক্ষ পরীক্ষা-নিরীক্ষার ফলাফলের উপর প্রতিষ্ঠিত এই ধারণা। মনের জটিল ও স্মৃক্ষণ-ক্রিয়াকলাপের অনেক দিক এখনও অনাবিস্কৃত, তবে এ কথা নিঃসংশয়ে বলা চলে গবেষণার পথ উন্মুক্ত হয়েছে, অগ্রগমনের বাধা হয়েছে অপসারিত।

ফ্রয়েডীয় ও পাতলভীয় ধারণার বৈসাদৃশ্য ও পার্থক্য আশা করি পাঠকদের কাছে অনেকটা পরিষ্কৃট হয়েছে। কেবলমাত্র ফ্রয়েডীয় ধারণার বিপরীত বা বিরোধী ধারণাই নয় পাতলভ-বিজ্ঞান। পাতলভ আবিস্কৃত মন্ত্রিক বিজ্ঞানের তথ্যাদি মনস্তত্ত্বের বিজ্ঞানসম্মত গবেষণা সম্বন্ধ করেছে। গুরুমন্ত্রিকের ক্রিয়াকলাপের জ্ঞানের অভাব থেকেই ফ্রয়েডের অহুমানভিত্তিক নিজীন্মতত্ত্ব প্রতিষ্ঠিত হয়েছিল। এ-দিক দিয়ে পাতলভ বিজ্ঞানের গ্রিহাসিক প্রয়োজন মিটিয়েছেন। এই জ্ঞানাভাবের জন্য এ্যাবৎ মনস্তাত্ত্বিকরা সাধারণতঃ ছত্রাবে গবেষণা চালিয়ে এসেছেন। একদল গবেষণাগারে পশু বা মানব ব্যবহার সম্পর্কে অবজেক্টিভ পরীক্ষানিরীক্ষা চালিয়ে অসংখ্য তথ্য সংগ্রহ করে চলেছেন। এই গবেষণা মূলতঃ বর্ণনামূলক ও শ্রেণীবিভাজনমূলক, বিজ্ঞানের প্রাথমিক পর্যায়ের কাজ। আর একদল ( ধীরা থিওরেটিকাল ) অন্তর্দর্শনের ( introspection ) সাহায্যে অহুমাননির্ভর অধিবিদ্যামূলক ( metaphysical ) তত্ত্ব উন্নোত্ত দলের গবেষণামূলক তথ্য ও দ্বিতীয়োক্ত দলের তত্ত্বের সঙ্গে প্রায়শঃই সংঘর্ষ বাধ্য করে। প্রাথমিক বর্ণনামূলক স্তর থেকে ব্যাখ্যামূলক স্তরে উন্নয়নের জন্য প্রয়োজন মন্ত্রিকবিজ্ঞানের ও মনোবিজ্ঞানের একীকরণ। মনকে পুরোপুরি মন্ত্রিকাশ্রিত বলে স্বীকার না করা পর্যন্ত এ-সব মনস্তাত্ত্বিকদের অগ্রগতি আর সম্ভব নয়। মনোবিজ্ঞানের নবতর গবেষণার জন্য মন্ত্রিকের ক্রিয়াকলাপের জ্ঞান ছাড়াও প্রয়োজন আছে সমাজতত্ত্ব ও জ্ঞানতত্ত্বের ( Social science & Epistemology ) গবেষণাগারে লক্ষ তথ্যাদির।

## পুরাতনের নব মূল্যায়ন

সত্যেন্দ্রনারায়ণ মজুমদার

পুরাতনের নব মূল্যায়ন বা ঐতিহের পুনর্বিচার প্রগতিশীল সমাজ বিজ্ঞানীদের সামনে একটি গুরু দায়িত্ব। প্রগতিশীল সমাজবিজ্ঞান নিজেকে মানবসংস্কৃতির শ্রেষ্ঠ সম্পদের প্রকৃত উত্তরাধিকারী বলে দাবি করে। পৃথিবীর সমস্ত দেশে ও যুগে মানুষের চিন্তা যে সব সম্পদ স্থিত করেছে, তাকে বিজ্ঞানসম্মতভাবে বিচারের দ্বারা তার মধ্যে যা কিছু ভাল এবং মানবতার অগ্রগতির সহায়ক, তাকে আপন করে নেয়। একই কারণে প্রত্যেক দেশে জাতীয় ঐতিহের মধ্যে যা কিছু শ্রেষ্ঠ ও জীবন্ত তাকে পুনর্বিচারের দ্বারা নৃতন যুগের আলোকে এগিয়ে নেওয়া প্রয়োজন হয়। সমাজবিজ্ঞান যদি নিছক তত্ত্বে সীমিত না থেকে প্রয়োগের উপর জোর দেয় এবং তত্ত্ব ও প্রয়োগের ঐক্যকে বড় করে দেখে তাহলে উপরোক্ত কাজটি তার পক্ষে অপরিহার্য। কেননা সমাজবিকাশের সাধারণ নিয়ম সর্বত্র এক হলেও প্রত্যেক দেশের সামাজিক ঐতিহাসিক পরিবেশের কর্তকগুলি বৈশিষ্ট্যের দরুন সেই সাধারণ নিয়মই কর্তকগুলি বিশিষ্টরূপ নিয়ে আত্মপ্রকাশ করে। আর সন্দীর্ঘকালের সেই বৈশিষ্ট্যগুলির ফলে দেশের জনগণের মননভঙ্গী এবং মূল্যবোধেও কর্তকগুলি বিশেষত্ব দেখা দেয়। এই বৈচিত্র্যকে সমাজবিজ্ঞান অস্বীকার করে না। তার সার্বজনীন সত্য সেই বৈচিত্র্যের স্বীকৃতি এবং বিশ্বেশের দ্বারা আরো বেশী সমৃদ্ধ হয়।

জনসাধারণের মনের দৃঢ়ারে আধুনিকতম প্রগতিশীল চিন্তা ও ভাবধারাকে পৌঁছে দেওয়ার ব্যাপারে এই কাজটির গুরুত্ব আরো বেশী পরিস্ফুট হয়ে ওঠে। কেন না তাদের মননভঙ্গী, চিন্তারূপ ও তার পটভূমির সাথে পরিচিতি প্রয়োজন হয় ত' বটেই; উপরন্ত নৃতন ভাবধারা যদি সেইগুলির সাথে সামঞ্জস্য রেখে উপস্থাপিত হয়, তবে তা সহজেই জনগণের অন্তরের অন্তঃপুরে স্থায়ী আসন দখল করে নিতে পারে।

কাজটি অবশ্য খুব সহজ নয়। প্রথমত সেজন্য প্রয়োজন হয় সন্দীর্ঘ সহিষ্ণু পরিশ্রম, সমবেত প্রচেষ্টা এবং বিজ্ঞানসম্মত পদ্ধতিতে অঙ্গসন্ধান। ঐতিহের সাথে গভীর এবং বিশ্বেষণমূলক পরিচিতি, উপরের আবরণ ভেদ ক'রে অন্তরবস্তুকে খুঁজে বার করা, তার ঐতিহাসিক তাৎপর্য নির্ণয় ইত্যাদি হ'ল সে কাজের অচ্ছেদ্য অঙ্গ। তেমনি অগুদিকে রক্ষণশীল তথা প্রতিক্রিয়াপন্থীদের ব্যাখ্যার বিরুদ্ধে কঠিন সংগ্রামে প্রবৃত্ত হতে হয়। তারা চায় ঐতিহের নামে জনগণের দৃষ্টিকে ভবিষ্যতের দিক থেকে ফিরিয়ে অতীতের প্রতি নিবন্ধ করে রাখতে। তারা পরিবর্তনের সত্য এবং প্রয়োজনকে অস্বীকার করে। জাতীয় বৈশিষ্ট্যের নামে ইতিহাসের সার্বজনীন নিয়ম ও সত্যকে নস্যাং করে দিতে চায়। বহুকাল ধরে পুরাতনপন্থীদের ব্যাখ্যাটাই বহুলভাবে প্রাচারিত হওয়ায় জনগণের মনে তারই আধিপত্য প্রতিষ্ঠিত হয়ে থাকে। তার বিরুদ্ধে নিরবচ্ছিন্নভাবে মতাদর্শগত সংগ্রাম ছাড়া জনচিন্তকে মোহসৃষ্ট করা যায় না। ঐতিহের প্রগতিশীল প্রাণবস্তুকে তুলে না ধরলে সে সংগ্রামকে সাফল্যের সাথে পরিচালনা করা সম্ভব নয়।

দৃষ্টান্ত হিসাবে রামায়ণ মহাভারতের কথাই ধরা যাক। হিন্দু জনমানসে এই ছই প্রাচীন মহাকাব্য কি আসন দখল করে বসে আছে তার বিস্তৃত উল্লেখ নিতান্তই বাহ্য্য। ভারতের সংস্কৃতির বিভিন্ন দিকের

বিকাশের ইতিহাসে তাদের স্বগভীর প্রভাব অনস্মীকার্য । কিন্তু সাধারণত রামায়ণ ও মহাভারতের কথাকে যেভাবে ব্যাখ্যা করা হয়ে থাকে তাতে অধ্যাত্মিকতারই প্রাধান্ত । সে ব্যাখ্যা জনচিত্তকে এক লোকোন্তর অতি-প্রাকৃত সত্ত্বার উপর নির্ভরশীল করে রাখে । তাদের জীবনের দুঃখ বেদনা, আশা-আকাঙ্ক্ষা এবং সংগ্রামের সাথে তার যেন কোনো সম্পর্ক নেই । তাই বলে রামায়ণ ও মহাভারতের সঠিক মূল্যায়নের কাজকে উপেক্ষা করা বা এড়িয়ে যাওয়া চলে না ।

প্রগতিশীল সমাজবিজ্ঞানীদের পক্ষ থেকে এ পর্যন্ত ঐ কাজে হাত দেওয়া হয় নি । অন্ততঃ বর্তমান প্রবক্ষের লেখকের দৃষ্টিতে পড়ে নি । রামায়ণ মহাভারতকে একটা নতুন দৃষ্টিতে বোঝার এবং তুলে ধরার চেষ্টা রবীন্দ্রনাথ করেছিলেন । তাঁর মে আলোচনা এ্যাবৎ প্রায় সকলের দৃষ্টির অগোচরে রয়ে গেছে । অথচ তা বিশেষ সম্ভাবনা ও তাৎপর্যপূর্ণ ।

এই দুই মহাকাব্যকে অনেক সময় ভারতের অন্তঃকরণের ইতিহাস আখ্যা দেওয়া হয়ে থাকে । অধ্যাত্মাদী ও প্রাচীনপঞ্চীরা কথাটিকে যে তাথে উপস্থাপিত করেন তার সাথে একমত না হলেও, এই বক্তব্যের মধ্যে যে ঐতিহাসিক সত্য প্রতিফলিত হয়েছে তাকে অস্মীকার করা চলে না । রবীন্দ্রনাথ 'জাতীয় সাহিত্য' সম্বন্ধে আলোচনা প্রসঙ্গে সেই দিকটি বিশেষভাবে তুলে ধরেন । পৃথিবীর বিভিন্ন দেশের মহাকাব্যগুলি বহুকাল ধরে লোকমুখে প্রচলিত কাহিনীকে অবলম্বন করে গড়ে উঠেছে । রামায়ণ সম্বন্ধেও সেকথা সম্ভাবে প্রযোজ্য । রবীন্দ্রনাথ বলেন যে রাম সীতার কত কাহিনী যা মূল রামায়ণে পাওয়া যায় না এমন সব জিনিস, বহুকাল ধরে গ্রামের গায়ক কথকদের মুখে মুখে ভাঙ্গ ভাঙ্গ ছন্দ এবং গ্রাম্য ভাষাকে আশ্রয় করে বহুল প্রচলিত হয়েছে । তারপর কোনো এক সময়ে রাজসত্ত্ব কোনো কবি সেই লোককাহিনীগুলিকে আপনার করে নিয়ে মার্জিত ছন্দে ও ভাষায় রূপ দিয়েছেন । পুরাতনকে নৃতন এবং বিচ্ছিন্নকে এক করে দেখালেই সমস্ত দেশ তার ভিতরে মেন আপন অন্তরকে স্পষ্ট এবং বৃহৎভাবে দেখতে পায় । নানামুখে প্রচলিত খণ্ড খণ্ড গানগুলি একটি কাঠামোর মধ্যে বাঁধা পড়ার পর আবার লোকসাধারণের হাদয়ের দুয়ারে যেয়ে পেঁচায় । যখন সেই কাব্য দীর্ঘকাল ধরে জনসাধারণের সামনে গাওয়া হতে থাকে তখন তার উপর নানা দিক থেকে কালের চিহ্ন পড়ে । তা ক্রমশঃ জনমানস এবং পরিবর্তিত যুগচেতনার নানা স্বাক্ষর বহন করে । দেশের সমস্ত দিক থেকে নিজের পুষ্টি টেনে নিয়ে সেই কাব্য সমস্ত দেশের জিনিস হয়ে ওঠে । পুরাতন কাঠামোকে বজায় রেখেই তার মধ্যে পরিবর্তিত যুগ-মানসের প্রতিফলন স্বরূপ বহু নৃতন নৃতন কাহিনী সংযোজিত হয় । এক এক সময়ে মূল কাহিনীর এক একটি ভাব প্রাধান্ত লাভ করে । ঐ কাঠামোর মধ্যে অনেক নৃতন নৃতন তত্ত্ব ও ভাবের সংযোজন হতে থাকে । এই ভাবেই মহাকাব্যগুলি সমগ্র জাতির অন্তঃকরণের ইতিহাসে পরিগত হয় । তার মধ্যে এসে মিলিত হয় ইতিহাস, তত্ত্বজ্ঞান, ধর্মবোধ ও কর্মনীতি । যতক্ষণ পর্যন্ত মানুষের চেতনায় ধর্মের প্রাধান্ত থাকে, ততক্ষণ এই মহাকাব্যকে কেন্দ্র করেও সমাজে পুরাতন ও নৃতনের মধ্যে মতাদর্শগত সংগ্রাম আত্মপ্রকাশ করে । পুরাতনপঞ্চীরা তাকে একভাবে ব্যাখ্যা করে, আবার তারই বিরক্তে দাঁড়িয়ে নৃতন যুগচেতনা উপস্থাপিত করে সম্পূর্ণ ভিন্ন ধরনের ব্যাখ্যা তথা মতাদর্শ । জাতীয় মহাকাব্যের বিকাশের এই প্রক্রিয়াটিকে সুষ্ঠুভাবে অধ্যয়ন করলে তার মধ্যে বিভিন্ন সময়ের জনমানসের প্রতিচ্ছবি এবং সামাজিকদলের অভিব্যক্তির সুস্পষ্ট স্বাক্ষর খুঁজে পাওয়া যায় ।

রবীন্দ্রনাথ বলেন যে রামায়ণ রচিত হওয়ার আগে জনসাধারণের মধ্যে রামচরিত সম্বন্ধে যে সব পুরাণ-

কথা প্রচলিত ছিল সেগুলির চিহ্ন আজ হমত খুব বেশী খুঁতে পাওয়া যাবে না, কিন্তু সেইগুলির মধ্যেই হয়েছিল রামায়ণের পূর্বসূচনা।

তাঁর মতে সেই পূর্বসূচনা হয়েছিল প্রাচীন যুগের সমাজ বিশ্লেষণে অর্থাৎ পুরাতন এবং নৃতনের বিরোধে। এ সম্বন্ধে তিনি বিস্তৃতভাবে আলোচনা করেছেন 'ভারতবর্ষের ইতিহাসের ধারা' শীর্ষক প্রবন্ধে। তাঁর মতে এই বিরোধ বা দৰ্শন বেথেছিল ব্রাহ্মণ এবং ক্ষত্রিয়দের মধ্যে। ব্রাহ্মণেরা ছিলেন রক্ষণশীলতার এবং ক্ষত্রিয়েরা সামাজিক প্রগতির প্রতিনিধি। আর্য সমাজের সেই অস্তিত্বের স্থষ্টি হয় আর্য এবং অন্যদের সংঘাতের প্রতিক্রিয়া হিসাবে। অন্যদের সাথে সংঘর্ষের ফলে আর্যদের মধ্যে যে সংহতিবোধ জাগ্রত হয়, তা ক্রমশ আত্মপ্রতিষ্ঠালাভ করতে সমর্থ হয় আর্য সমাজে পুরাতনের উপরে নৃতন শক্তির বিজয়ের ফলে।

আর্যেরা ভারতবর্ষে প্রবেশ করেন কালে কালে ও দলে দলে। তাঁদের সকলের গোত্র এবং দেবতা এক ছিল না। বিভিন্ন উপনিবেশগুলি ছিল স্বয়ংসম্পূর্ণ ও সংকীর্ণ গুণীর মধ্যে আবদ্ধ। ব্রাহ্মণেরা ছিলেন প্রাচীন ধর্ম এবং সমস্ত স্মরণীয় ব্যাপারকে বিশুদ্ধ ও অবিছিন্ন রাখার কাজে নিযুক্ত। এক এক কুলের আর্যদলের মধ্যে, এক একজন কুলপতিকে আশ্রয় করে বিশেষ বিশেষ স্তব মন্ত্র ও দেবতাদের তুষ্টির বিধিবিধান রক্ষিত ছিল। এই সমস্ত মন্ত্র ও যজ্ঞারূপান্বিতের বিচ্ছিন্নিবিধি বিশেষভাবে আয়ত্ত করা সকলের পক্ষে সন্তুষ্ট ছিল না। তা দীর্ঘকাল অধ্যয়ন এবং অভ্যাস সাপেক্ষে। ব্রাহ্মণেরা সেই কাজে বিশেষভাবে নিযুক্ত ছিলেন। তাঁরা সব ধর্মবিধিকে এক জায়গায় বাঁধের মত দৃঢ় তাবে বেঁধে রাখেন। কাজেই তাঁরা শুধুই প্রাচীনত্বের নয়, কুলগত বিভেদ এবং পার্থক্যের প্রতিনিধি হয়ে দাঁড়ান। সকল আর্যের মিলনের বদলে কোলিক ও প্রথাগত স্মাতন্ত্রকে রক্ষা করাই ছিল তাঁদের মুখ্য ভূমিকা।

অগ্নিকে ক্ষত্রিয়েরা ছিলেন আত্মরক্ষা, যুদ্ধ বিগ্রহ ইত্যাদি কাজে নিযুক্ত। বহিরাক্রমণ থেকে আত্মরক্ষা এবং উপনিবেশ বিস্তারের সংগ্রাম উপলক্ষ্যে সমস্ত আর্যদলের মধ্যকার ঐক্যসূচীটি তাঁদেরই হাতে এসে পড়ে। সর্বপ্রকার প্রাকৃতিক ও মাঝুমিক বাধার সাথে যুদ্ধ করতে হত তাঁদেরই। তাই জীবনের ক্ষেত্রে নব নব ঘাত প্রতিঘাতের অভিজ্ঞতায় পরিবর্তনের তাগিদ তাঁদের মনেই প্রথম জন্ম নেয়। প্রথামূলক বাহ্য-অরূপান এবং কুলগত পার্থক্যের বোধ ক্ষত্রিয়ের মনে প্রদৃঢ় হয়ে উঠতে পারে না। তাঁরাই প্রথমে বিশেষভাবে উপলক্ষ করেন যে অনৈক্যের মধ্যে ঐক্যই একমাত্র সত্য পদার্থ। তাই—তাঁরা আক, সাম, যজুঃ প্রভৃতিকে অপরাবিদ্যা এবং হোম যাগ যজ্ঞ প্রভৃতি কর্মকাণ্ডকে নিষ্ফল বলে ঘোষণা করেন। অন্নবিদ্যা হয়ে ওঠে ক্ষত্রিয়ের বিদ্যা। ক্রমে আর্যদের মধ্যে যতই একটা ঐক্যবোধ পরিস্ফুট হয়ে উঠেছে ততই সমাজে এই অনুভূতি সঞ্চারিত হয়েছে যে দেবতারা নামে নানা, কিন্তু সত্যে এক; অতএব বিশেষ বিশেষ দেবতাকে বিশেষ স্তব এবং বিশেষ বিধিতে সন্তুষ্ট করে ফল পাওয়া যায়, এই ধারণা ক্ষয় হয়ে এসেছে। দলভেদে উপাসনা ভেদ ঘোচানৱ চেষ্টা হয়েছে। কিন্তু গোড়াতে ব্রহ্মবিদ্যা বিশেষভাবে ক্ষত্রিয়কে আশ্রয় করেই প্রতিষ্ঠা লাভ করে এবং সেইজন্য রাজবিদ্যা নামে পরিচিত হয়।

রবীন্দ্রনাথের মতে তৎকালীন সমাজের এই আদর্শভেদের প্রতীকস্বরূপ দেখা যায় দুই দেবতাকে। প্রাচীন বৈদিক মন্ত্রতত্ত্ব এবং ক্রিয়াকাণ্ডের দেবতা ব্রহ্মা, তাঁর চারি মুখ চারিবেদ। তা চিরকালের মত ধ্যানরত ছিল। আর নব্যদলের দেবতা হলেন বিষ্ণু। তাঁর চারটি ক্রিয়াশীল হস্ত নব নব ক্ষেত্রে মঙ্গলকে ঘোষণা এবং ঐক্যচক্রকে প্রসারিত করে। তা শাসন এবং সৌন্দর্যকে বিকশিত করে।

তেমনি এই পৃথিবীতেও দুইজন নায়ক যথাক্রমে দুই দলের প্রবক্তা বা প্রতীক হয়ে দাঁড়ান। ব্রাহ্মণ পক্ষ বশিষ্ঠ নামটিকে এবং ক্ষত্রিয় পক্ষ বিশ্বামিত্র নামকে আশ্রয় করে। ব্রাহ্মণ এবং ক্ষত্রিয়ের মতাদর্শের সংঘাত এমন একটা সীমাবেষ্যায় এসে দাঁড়ায়, যেখানে বিচ্ছেদ সামাজিক বিপ্লবের অগ্নি উচ্ছ্বাসকূপে উদ্গারিত হতে থাকে। ব্রাহ্মণ পরশুরামের পৃথিবীকে নিঃক্ষত্রিয় করার কাহিনী হয়ত সেই চরম সজ্যবর্দের স্মৃতিকে জীবিত করে রেখেছে।

শেষ পর্যন্ত অবশ্য ক্ষত্রিয়ের অর্থাৎ নবীনের প্রাধান্ত প্রতিষ্ঠিত হয়। রামায়ণে যে তিনজন মহানায়কের দেখা পাওয়া যায় অর্থাৎ বিশ্বামিত্র, জনক এবং রামচন্দ্র—তাঁরা সকলেই ক্ষত্রিয়। জনক ছিলেন আদর্শ রাজা। ব্রহ্মবিষ্ণু তাঁকে আশ্রয় করে বিকাশলাভ এবং জীবস্তুর ধারণ করে। তিনি একদিকে ব্রহ্মজানের অশুশীলন আর অগ্নিকে সহস্রে হল চালনা করতেন। তা থেকে অশুমিত হয় যে কৃষি বিষ্টারের দ্বারা আর্য সভ্যতা প্রসারিত করা ক্ষত্রিয়দের অগ্রতম ব্রত ছিল। একদিন পঞ্চপালনই ছিল আর্যদের প্রধান উপজীবিক। এবং অরণ্যবাসী ব্রাহ্মণদের প্রধান সম্পদ ছিল দেহ। ক্ষত্রিয়েরা নতুন উপজীবিকার বাহক হলেন।

রামচন্দ্রকে রাজ্ঞি জনকের গৃহে নিয়ে যান ঋষি বিশ্বামিত্র। হয়ত ইতিহাসের দিক থেকে তাঁরা সমসাময়িক নন কিংবা এই সমস্ত কাহিনী হয়ত গ্রিত্যাগিক অর্থে ঘটনামূলক সত্য নাও হতে পারে। কিন্তু ভাবগত অর্থে তা সত্য, অর্থাৎ বিশ্বামিত্র, জনক এবং রামচন্দ্র একটি ভাবের মূর্ত প্রতীক। সেই ভাবগত অর্থেই তাঁরা পরস্পরের সমসাময়িক।

বৃগজয়ী ক্ষত্রিয়েরা আর্যাবর্ত থেকে অরণ্য-বাধা অপসারণের দ্বারা পঞ্চমস্পদের স্থানে কৃষিসম্পদকে প্রবল করে তোলেন। তখন দুর্গম বিন্ধ্যাচলের দক্ষিণভাগে অরণ্য অক্ষত ছিল। সেই দিকে দ্রাবিড় সভ্যতা প্রধান হয়ে আর্যদের প্রতিদ্বন্দ্বী হয়ে উঠেছিল। শিবোপাসক রাবণ ইন্দ্র প্রভৃতি বৈদিক দেবতাকে পরাস্ত করে আর্যদের যজ্ঞে বিপ্লব স্থাপ করেন। অর্থাৎ তিনি বৈদিক দেবতাদের উপাসকগণকে বার বার পরাভূত এবং নিজের দেবতাকে জয়ী করেন।

যে মহাবীর সেই শিবোপাসকদের প্রভাবকে খর্ব করে দাক্ষিণ্যাত্মে কৃষিবিষ্ণু এবং ব্রহ্মস্থিতিকে বহন করে নিয়ে যান, সেই রামচন্দ্র ‘হরধনু’ ভঙ্গ করেন। সেই পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হয়ে তিনি জনক রাজার মানস-কথা সীতাকে লাভের অধিকারী হন অর্থাৎ হলচালন রেখাকে স্থূল প্রসারিত করার গৌরবলাভ করেন। রামচন্দ্রের কাহিনীতে দেখা যায় যে তিনি তরুণ বয়সে তিনটি কঠিন পরীক্ষায় সাফল্যের সাথে উত্তীর্ণ হন। প্রথমত ক্ষত্রিয়দলের বিপ্লবে ব্রাহ্মণদের যে বিদ্যে অত্যন্ত প্রবল হয়ে উঠেছিল, সেই ব্রাহ্মণদলকে তিনি নিজ পরাক্রমে পরাজিত করেন। পরশুরামের পরায়ন তারই নির্দর্শন। দ্বিতীয়ত তিনি হরধনু ভঙ্গ করতে সফল হন। তার তাৎপর্য আগেই বলা হয়েছে। তৃতীয়ত দাক্ষিণ্যাত্মের যে ভূমি অহল্যা পায়াগ্রন্লপে হলচালনের অযোগ্য হয়ে পড়েছিল, তাকে সজীব করে তুলে কৃষিনৈপুণ্যের পরিচয় দেন।

বশিষ্ঠবংশ ছিল রামের চির-পুরাতন বংশপুরোহিত এবং বশিষ্ঠের সনাতন ধর্মই ছিল তাঁর কুলধর্ম। কিন্তু তিনি সে সব ত্যাগ করে বিশ্বামিত্রের শিশুত্ব গ্রহণের দ্বারা নৃতন দলের পক্ষ অবলম্বন করেন। রামচন্দ্রের ঘৰেবরাজ্যে অভিষেকে বাধা এবং নির্বাসনের ঘটনা খুব সম্ভবত পুরাতন ও নৃতনের মধ্যেকার তীব্র বিরোধকেই স্ফুচিত করে। নির্বাসনে তাঁর সঙ্গিনী ছিলেন সীতা অর্থাৎ কৃষি বিষ্টারের ব্রত।

রামচন্দ্র অনার্যদের পরাজিত করেই ক্ষান্ত হন নি। তিনি আর্য-অনার্যের মিলনের সেতু রচনা করেন। নব্য মতের ধারক ও বাহক ক্ষত্রিয়দলের প্রতিনিধিকরণেই তিনি এই মহান কার্যে অগ্রণী হন। যে সময়ে আর্যদেবতা ও বিধিবিধান বিশেষ জাতিগতভাবে সংকীর্ণ গঙ্গীর মধ্যে বদ্ধ ছিল তখন এই মিলন সম্ভব হত না। তখন আর্য-অনার্যের সংঘাতের পরিণতি হতে পারত একগঙ্গের সম্পূর্ণ বিলুপ্তিতে। কিন্তু ব্রহ্মবিদ্যার শিক্ষায় যখন ক্ষত্রিয়দের মধ্যে দেবতার ধারণা বিশ্বজনীন হয়ে উঠে তখন বাহুরের ভেদবিভেদের উর্ধ্বে/মানুষের একের সত্যাটি প্রভাবিত হয়। জ্ঞানের দ্বারা দৈববিভীষিকা বিদূরিত হয়। তখনই সন্তুষ্পর হয় আর্য-অনার্যের মধ্যে মিলনের সত্যকার সেতু প্রতিষ্ঠা। বাহুক ক্ষিয়াকর্মের দেবতা হয়ে উঠেন অন্তরের ভক্তির দেবতা। তিনি আর কোনো বিশেষ শাস্ত্র, শিক্ষা ও গোষ্ঠীর মধ্যে আবদ্ধ হয়ে রইলেন না।

ব্রহ্মবিদ্যারই আশুমচ্ছিকরণে ভারতে প্রেমভক্তি ধর্মের আরম্ভ হয়। এই ভক্তিধর্মের দেবতাই বিষ্ণু। প্রথম যুগের সামাজিক বিপ্লবের অবসানে ব্রাহ্মণেরা বৈষ্ণবধর্মকে আপন করে নিয়েছিলেন বটে। কিন্তু গোড়াতে তা হয় নি। ভক্তিধর্মকে ব্রাহ্মণধর্মের বিরুদ্ধে তৌর সংগ্রামে আত্মপ্রতিষ্ঠা করতে হয়। এই ভক্তির বৈষ্ণবধর্ম যে ক্ষত্রিয়ের প্রবর্তিত তার আর একটি নির্দর্শনরূপে দেখা যায়, পরবর্তী যুগে ক্ষত্রিয় শ্রীকৃষ্ণ এই ধর্মের গুরু। তাঁর উপদেশের মধ্যে বৈদিকমন্ত্র, আচার এবং অর্হাঞ্জনের বিরুদ্ধে আঘাতের পরিচয় পাওয়া যায়। প্রাচীনকাল থেকে ভারতে যে দুইজন মহামানব বিষ্ণুর অবতাররূপে পূজালাভ করে এসেছেন তাঁর দুইজনই ক্ষত্রিয় বংশোদ্ধৃত। একজন হলেন শ্রীরামচন্দ্র এবং অপরজন শ্রীকৃষ্ণ। তাঁদের উভয়ের জীবন ও বাণীর দ্বারা ভক্তিধর্ম বিশেষভাবে প্রচার লাভ করে।

প্রেম-ভক্তি যেমন ভক্ত ও ভগবানের মধ্যে ব্যবধান দূর করে, তেমনি মানুষে মানুষে উচ্চনীচ ভেদাভেদ দূর করে পরম্পরাকে কাছে আনে। রামচন্দ্র ভক্তের ভগবানরূপে একদিন গুহক চণ্ডালকে কোল দিয়েছিলেন। এই জনশ্রুতি আজ পর্যন্ত তাঁর আশৰ্য উদারতার পরিচয় বলে চলে এসেছে। পরবর্তী যুগের সমাজ রামায়ণের উত্তরকাণ্ডে তাঁকে রক্ষণশীলতার প্রতিমূর্তি রূপে চিত্রিত করে এই চরিত্রের মাহাত্ম্য বিলুপ্ত করতে চেয়েছে। সেখানে দেখা যায় যে তিনি শূদ্রকে শৃত্যদণ্ড দান করেন, সীতাকে বনবাসে পাঠান। তা থেকে মনে হয়, রামচরিতে যে সমাজ বিপ্লবের ইতিহাস ছিল তাকে যথাসম্ভব মুছে ফেলে তাঁকে স্থিতিশীল সামাজিক আদর্শের অনুগতরূপে চিত্রণের দ্বারা বিধিবন্ধনের অনুকূলে ব্যবহারের চেষ্টা হয়েছে।

তবু ভারতবর্ষ একথা কথনও ভোলে নি যে শ্রীরামচন্দ্র চণ্ডালের মিতা, বানরের দেবতা, রাক্ষসের বক্র। তিনি শক্রকে আপন করেছেন, আচারের নিষেধ এবং সামাজিক বিদ্বেষের বাধাকে অতিক্রম করে আর্য অনার্যের মধ্যে প্রীতির সেতুবদ্ধ রচনা করেছেন। বহু শতাব্দী পরে আবার রামায়ণকথার এই দিকটিই প্রাধান্য লাভ করে এবং জনচিত্রে নৃতন জাগরণের স্থচনা করে।

আদিকবি রামকে চিত্রিত করেছিলেন গার্হস্য-প্রধান হিন্দু সমাজের যত কিছু ধর্ম তার অবতাররূপে। তখন ক্ষত্রিয় ও ব্রাহ্মণের দ্বন্দ্বের অবসান হয়ে আর্য সমাজ সংহতি এবং স্থিতিলাভ করেছে। সেই সমাজের ভিত্তিকে স্বরক্ষিত করার জন্য যেসব গুণের প্রাধান্য প্রয়োজন তারই সমাবেশ ঘটানো হয় রাম চরিত্রে। তিনি পুত্ররূপে, ব্রাহ্মণ ধর্মের রক্ষাকর্তারূপে, অবশেষে রাজা হিসাবে আপনার লোকপৃজ্যতা সম্প্রদায় করেন। সেখানে দেখান হয় যে তিনি রাবণ বধ করেন শুধু ধর্মপাত্নীকে উদ্ধার করবার জন্য। আবার প্রজামুরঞ্জনের

অহুরোধে সেই পঞ্জীকে পরিতাগ করেন। তিনি মাঝুমের সমস্ত সহজ প্রবাসিকে কঠিন শাসন করেন শাস্ত্রের নির্দেশে এবং এইভাবে সমাজ রক্ষার আদর্শ স্থাপন করেন।

কিন্তু বহুশতাব্দী পরে আবার ভাবতের জনগণের মধ্যে এক নৃতন চেতনার চেট উঠেছিল। শুধুমাত্র সরল ভক্তির দ্বারা আপামর চঙ্গাল সকলে ভগবানকে লাভ করতে পারে, সেজন্য তত্ত্বমন্ত্র বিশেষ বিধি বা বা জ্ঞানী ও পুরোহিতের মধ্যস্থতার প্রয়োজন হয় না, এই কথাটা যেন নৃতন আবিক্ষারের মত জন-সাধারণের দৃঢ়সহ হীনতাভাব মোচন করে দেয়। জনসাধারণের সেই বিদ্রোহ এবং নৃতন গৌরব লাভের চেতনার অগ্রতম শ্রেষ্ঠ অভিযন্তা পাওয়া যায় কৃতিবাসের রামায়ণে। কৃতিবাসের রাম ভক্তবৎসল। সেখানে ভক্তির লীলাই প্রধান। তিনি অধম পাপীসকলকে উদ্ধার করেন। অস্পৃশ্য চঙ্গাল, বনের পশু-বানর, শক্র রাবণ, শরণার্থী বিভীষণ সকলেই তাঁর প্রেমের দ্বারা ধৃত হয়।

যে যুগের কথা বলা হচ্ছে তখনকার মাঝুমের চেতনায় এই ভক্তিধর্ম সমাজের উচ্চশ্রেণীর বিরুক্তে নীচের তলার মাঝুমের বিদ্রোহেরই বহিঃপ্রকাশকরণে কাজ করে। কবিগুরু সেই তাৎপর্যটিকে সুন্দরভাবে ফুটিয়ে তুলেছেন।

মহাভারত সম্বন্ধে তিনি বলেন যে সেখানে আত্মরক্ষণী শক্তি তথা রক্ষণশীলতার প্রাধান্তের পরিচয় পাওয়া যায়। রামায়ণে স্থিতি এবং গতির মধ্যে সংঘাতে গতি তথা, পরিবর্তনের শক্তি প্রবল হয়ে উঠেছে। তারপর একসময়ে সমাজে স্থিতির দিকটাই আধিপত্য লাভ করেছে। অবশ্য স্থিতি এবং গতির ভিতর সংঘাতের প্রক্রিয়া কখনও থেমে যায় নি। ক্ষত্রিয় যখন নৃতনের দিকে অগ্রসর হয়েছে ব্রাহ্মণ তাকে বাধা দিয়েছে। কিন্তু ক্ষত্রিয় যখন সেই বাধা অতিক্রম করেও সমাজকে সম্প্রসারণের দিকে নিয়ে গিয়েছে, তখন ব্রাহ্মণ পুনরায় নৃতনকে আপন পুরাতনের সঙ্গে বেঁধে নিয়ে সমস্তটাকে আপন করে নিতে চেয়েছে। সম্প্রসারণের একটা সীমা নির্দেশ করেছে। দেখা যায় যে সমস্ত বিরোধের পর প্রাচীন ভাবতে ব্রাহ্মণই বারবার সমাজে প্রাধান্তলাভ করেছে।

ক্ষত্রিয়ের ধর্মকে এমন একটা ঐক্যের দিকে লাভ করেছিলেন, যাতে অনার্যদের সাথে বিরুদ্ধতাকে তাঁরা মিলননীতির সাহায্যে সহজে অতিক্রম করতে পেরেছিলেন। ব্রাহ্মণেরা এই ধর্ম ও মিলননীতিকে প্রথমে বাধা দিলেও পরে স্বীকার করে নিয়েছিলেন। আর্য-অনার্যের ধর্মের ও রক্তের মিলন ঘটেছে। যতই এইভাবে ধর্ম ও বর্ণশাংকর উৎপন্ন হয়েছে, ততই ব্রাহ্মণেরা বারবার সীমানির্ণয় করে সমাজকে রক্ষার চেষ্টা করেছেন। যাকে ত্যাগ করতে পারেন নি তাকে গ্রহণ করে বাঁধ বেঁধে দিয়েছেন।

সেই কঠোর সংকোচন নীতির বিরুক্তে প্রবল প্রতিক্রিয়া প্রচণ্ডভাবে আত্মপ্রকাশ করে বৃদ্ধ এবং মহাবীবের প্রবর্তিত ধর্মের মধ্য দিয়ে। ধর্মনীতি যে একটা সত্য পদার্থ, সামাজিক নিয়ম মাত্র নয়, মাঝুম মুক্তিলাভ করে সামাজিক বাহপ্রথা পালনের দ্বারা নয়,—এই বাণী তাঁরা প্রচার করেন। সেই ধর্মনীতি মাঝুমের কোন ভেদকে চিরস্তন সত্য বলে গণ্য করতে পারে না। সেই বাণী দেখতে দেখতে জাতির চিরস্তন সংস্কার ও বাধাকে অতিক্রম করে সমস্ত দেশকে অধিকার করে নেয়।

আর্য-অনার্যের মিলনের প্রক্রিয়ায় আর্যেরা অনার্যের নিকট থেকে যা কিছু গ্রহণ করেছিল তাকে আর্য করে নিয়ে আপন প্রকৃতির অনুগত করে নিতেছিল। এইভাবে ধীরে ধীরে একটি প্রাণবান জাতীয় কলেবর গড়ে উঠার সম্ভবনা দেখা দিয়েছিল। কিন্তু নিচয়ই সেই মিলন প্রক্রিয়ার মাঝখানে তাকে ঢেকাবার

চেষ্টার বাঁধাবাধি ও বাহিকতার মাত্রাটা খুব অতিরিক্ত হয়ে পড়ে। সমাজের শ্রেণীতে শ্রেণীতে ও মালুমের অন্তরে বাহিরে একটা বৃহৎ বিছেদ ঘটে সমস্ত সামঞ্জস্য নষ্ট হয়ে যায়। তাই বুঝি বৌদ্ধধর্মের মত এমন অবল ধর্মবিপ্লব দেখা দেয়। তাজাতি ও বর্ণের সমস্ত বেড়া ভেঙ্গে ফেলতে চেষ্টা করে।

বৌদ্ধধর্মের প্রাথমিক যুগে কেবল ভারতবর্ষের ভিতরকার অনাধিকারী নয়, বাহিরে থেকেও অনাধিকার সমাগম হয়ে তারা প্রবলতা লাভ করে। ফলে আর্যদের সাথে তার স্থবিদিত সামঞ্জস্য রক্ষা করা কঠিন হয়ে পড়ে। যতদিন বৌদ্ধধর্মের বল ছিল ততদিন এই অসামঞ্জস্য অস্বাস্থ্যকর আকারে প্রকাশ পায় নি। কিন্তু যখন বৌদ্ধধর্মের প্রভাব দুর্বল হয়ে পড়ে তখন তা নানা অন্তুত অসংগতির আকারে আত্মপ্রকাশ করে। ফলে যে বাবস্থার মধ্য দিয়ে ভারতে জাতিবেচিত্র্য ঐক্যলাভের চেষ্টা করছিল সেই ব্যবস্থাটিই ভূমিক্যাণ্ড হয়ে যায়।

বৌদ্ধনাথ বলেন যে এই অবস্থায় সর্বপ্রকার উচ্জ্জ্বলতার মধ্যে কোন সংগতির স্তর নাথাকায় সমাজের অন্তরস্থিত আর্যপ্রকৃতি অত্যন্ত পীড়িত হয়ে নিজেকে প্রকাশ করার জন্য সমস্ত শক্তি প্রয়োগ করে। আমরা কি এবং কোন জিনিসটা আমাদের, তাকে চারিদিকের বিপুল বিশ্লিষ্টতার ভিতর থেকে উকার করার একটা মহাযুগ উপস্থিত হয়। এই যুগেই ভারতবর্ষ নিজেকে ভারতবর্ষ বলে সীমাচিহ্নিত করে। তার আগে বৌদ্ধ সমাজের যোগে ভারতবর্ষ এত দূর দূরান্তে ছড়িয়ে পড়েছিল যে সে নিজেকে সুস্পষ্টভাবে দেখতে পায় নি।

এইজন্য আর্যজনক্ষতিতে প্রচলিত কোন পুরাতন চক্রবর্তী সন্ত্রাটের রাজাসীমার মধ্যে ভারত আপন ভৌগলিক সম্ভাকে নির্দিষ্ট করে নেয়। তারপর সামাজিক প্রলয়ে ছিন্ন-বিছিন্ন বিক্ষিপ্ত নিজস্ব স্তুপগুলিকে খুঁজে নিয়ে জোড়া দেওয়ার চেষ্টা চলতে থাকে। তাই সেই সময় সংগ্রহকর্তাদের কাজই প্রধান হয়ে দাঢ়ায়। তখনকার যিনি ব্যাস তাঁর কাজ ন্তৃত রচনা নয়, পুরাতন সংগ্রহ। এই ব্যাস এক ব্যক্তি না হতে পারেন কিন্তু তিনি সমাজের একই শক্তি। সেই চেষ্টার জের টেনেই তিনি বেদ সংগ্রহ করেন। যথার্থ বৈদিককালে লোক যজ্ঞালুষ্টানের প্রণালী ও মন্ত্রকে যত্ন করে শিখলেও তখন তা ছিল শিক্ষণীয় বিদ্যামাত্র। তখন সকলে তাকে পরাবিশারণে গ্রহণ করে নি। কিন্তু বিশ্লিষ্ট সমাজকে বেঁধে তোলার জন্য এমন এক জিনিসের প্রয়োজন হয়েছিল যার সম্বন্ধে কেউ কোনো বিতর্ক উত্থাপন করবে না। তা স্বীকৃতিলাভ করবে আর্যসমাজের সর্বপুরাতন বাণীরণে এবং তাকে অবলম্বন করে বিচিত্র বিরুদ্ধ সম্পদায় এক হয়ে দাঢ়াতে সমর্থ হবে। সেই থেকে বেদের প্রাথমিক প্রতিষ্ঠিত হয়।

তারপরে আর্যসমাজে যতকিছু জনক্ষতি খণ্ড খণ্ড আকারে চারিদিকে ছড়িয়ে পড়েছিল সেগুলিকে একত্র সংগ্রহকরে মহাভারত সংকলিত হয়। একটি কেন্দ্রের প্রয়োজন পূর্ণ করল বেদ। আর একটি ধারাবাহিক পরিধিস্তুত যাকে অবলম্বন করে অতীত ইতিহাসকে মূর্তি দেওয়া যেতে পারে সেই প্রয়োজনে রচিত হল মহাভারত। তাতে শুধু জনক্ষতি স্থান পায় নি। আর্যসমাজে প্রচলিত সমস্ত বিশ্বাস, ধারণা, তর্কবিতর্ক ও চারিত্র নীতি ইত্যাদিকেও একত্র করে মহাভারতের সংকলনকর্তা সমগ্র এক বিরাট মূর্তি খাড়া করেন।

বৌদ্ধনাথের মতে মহাভারত নামের মধ্যেই আর্যদের একটি ঐক্য উপলক্ষ্যের চেষ্টা বিশেষভাবে প্রকাশ পেয়েছে। আধুনিক সংজ্ঞা অনুসারে তাকে ইতিহাস বলা না চলতে পারে। কিন্তু তা একটি জাতির স্বরচিত স্বাভাবিক ইতিবৃত্ত। সেই সংগ্রহের দিনে আর্যদের ইতিহাস তাদের স্বতির পটে যেকোণ রেখাম

অঙ্গিত ছিল সেই সমস্তরই প্রতিলিপি মহাভারতে একত্র সংগৃহীত এবং রক্ষিত হয়েছে। তার মধ্যে কিছু কিছু হয়ত লুপ্ত, কিছু স্পষ্ট এবং স্বসচ্ছত আর কিছু কিছু হয়ত পরম্পর বিরুদ্ধ। কিন্তু যেমনটি পাওয়া গেছে তেমনি ভাবে সংকলনে স্থান লাভ করেছে।

রবীন্দ্রনাথ বলেন যে মহাভারতের যুগকে দেখতে হবে ভাবগত যুগ হিসাবে অর্থাৎ কোনো একটি সংকীর্ণকালে তাকে বিশেষভাবে নির্দিষ্ট করা চলে না। আর্ষসমাজের যে উত্তম আপনার সামগ্রীগুলিকে বিশেষভাবে সংরক্ষণ এবং বিশ্বাস করতে চেয়েছে তা বিশেষ কোন সময়ে সীমাবদ্ধ নয়। সুনীর্ধকাল ধরে ভিন্ন ভিন্ন পুরান সংকলন করে নিজেদের প্রাচীন পথকে চিহ্নিত করার চেষ্টা হয়েছে। বহুকাল ধরে চলেছে আর্ধ-অনার্ধের সংমিশ্রণের প্রক্রিয়া। সেই সাথে একদিকে হয়েছে আর্ধের নিজস্ব জিনিসগুলিকে চিহ্নিত করার প্রচেষ্টা এবং অন্যদিকে অনার্ধের অবদানের সাথে সমন্বয়ের প্রয়াস। বৌদ্ধযুগের মহাপ্লাবনের পরবর্তী পরিস্থিতিতে প্রাচীন পথকে চিহ্নিত এবং স্বরক্ষিত করার প্রশ্নই বড় হয়ে দেখা দেয়। এই সংগ্রহ তথা সংকলনের সময়েই আর্ধদের মধ্যে প্রচলিত সমস্ত বিধিনির্ধেকে স্মৃতিশাস্ত্রজগতে সংগৃহীত ও লিপিবদ্ধ করা হয়।

রবীন্দ্রনাথের আলোচনা অবশ্যই পূর্ণাঙ্গ নয়। বিজ্ঞানসম্মত ঐতিহাসিক বিচারে তার অনেক অসম্পূর্ণতা এবং ক্রটি হয়ত আবিষ্কৃত হবে। যেমন বলা যেতে পারে যে অনেক আধুনিক শব্দের মতে মহাভারতে যে সব জনশক্তি, পুরানকাহিনী ইত্যাদি সংগৃহীত হয়েছে সে সবই শুধুমাত্র আর্ধদের জিনিস নয়। অনার্ধদের বহু জিনিস সেখানে স্থানলাভ করেছে। সে যাই হোক, রবীন্দ্রনাথের ব্যাখ্যার পর্যালোচনা বর্তমান প্রবন্ধের উদ্দেশ্য নয়। সে প্রসঙ্গের অবতারণা তাই এখানে অনাবশ্যক। রামায়ণ মহাভারত সম্বন্ধে রবীন্দ্রনাথের দৃষ্টি প্রচলিত অধ্যাত্মবাদী দৃষ্টিভঙ্গীর থেকে সম্পূর্ণ ভিন্নপথে প্রবাহিত হয়েছে—এই জিনিসটি আমাদের বর্তমান আলোচনার পক্ষে বিশেষ গুরুত্বপূর্ণ। তিনি রামায়ণ-মহাভারতকে অতিপ্রাকৃত অতিলোকিক জগৎ থেকে এই ধূলির ধরণীতে টেনে নিয়ে এসেছেন এবং দেবতা বা দেবোপম ব্যক্তিদের লীলার বদলে তাকে চিত্রিত করেছেন এই মাটিরই মাঝুমদের কার্যকলাপজগতে। তিনি স্বপ্নরিক্ষিত ভাবে প্রাচীন ভারতের সমাজে পুরাতন এবং নবীনপন্থী সামাজিক শক্তির সংঘাতের প্রক্রিয়া অঙ্গসন্ধান করেছেন একেব মনে করার কোন কারণ নেই বটে। কিন্তু তাঁর উক্ত ব্যাখ্যায় যে দুই পরম্পর বিরোধী সামাজিক শক্তির দ্বন্দ্বই প্রাধান্যলাভ করেছে সে বিষয়েও সন্দেহের অবকাশ নেই। সেদিক থেকে তাঁর আলোচনা আমাদের জাতীয় সংস্কৃতির এই দুই মহান সম্পদ সম্বন্ধে নৃতনভাবে ঐতিহাসিক দৃষ্টিতে অঙ্গসন্ধান সুরু করার পক্ষে এক নৃতন দিগন্ত নির্দেশ করেছে।

## ମନେର କଥା

୩

ଦେବୀପ୍ରସାଦ ଚଟ୍ଟୋପାଧ୍ୟାୟ

ଇତିପୂର୍ବେ ଦେଖେଛି (‘ମାନବ ମନ’ : ଜାହୁରାରି, ୧୯୬୨), ଆଦିମ ବନମାନୁଷଦେର କୋନ ଏକ ଶାଖାର ପକ୍ଷେ ଗାଛେର ଜୀବନ ଛେଡି ସମତଳ ଜମିତେ ନେମେ ଆସା ଥେକେଇ ପ୍ରାଣୀ ଜଗତେର ଇତିହାସେ ଏକ ଚୂଡ଼ାନ୍ତ ବିପ୍ଲବେର ସୂଚନା । ଏହି ବିପ୍ଲବେର ତାତ୍ପର୍ଯ୍ୟ ବିଚାର କରା ସାକ ।

ଜୀବଜ୍ଞ ଅବଶ୍ୟ ପ୍ରକୃତିରିଇ ଅଂଶ, ପ୍ରକୃତିରି ଅନ୍ତଭୂତ । ପ୍ରାକୃତିକ ଉପାଦାନଙ୍କ ସଂଗଠିତ ହେଁବେ ତାର ଦେହମତ୍ତା ; ପ୍ରାକୃତିକ ପରିବେଶେର ଉପର ନିର୍ଭର କରେ, ପ୍ରାକୃତିକ ପରିବେଶେର ମଙ୍ଗେ ନିଜେକେ ସଂଯୋଜିତ କରେ ବା ଥାପ ଥାଇସେ ତାର ପକ୍ଷେ ଟିକେ ଥାକା ମନ୍ତ୍ର । ତବୁ ଆଲୋଚ୍ୟ ସଟନାଟି ଥେକେ ପ୍ରକୃତିତେ ଏକ ଅଭୂତପୂର୍ବ ଆଭ୍ୟନ୍ତରୀଣ ବିପ୍ଲବେର ସୂଚନା ଅଛୁମିତ ହତେ ବାଧ୍ୟ । ଏଥାନ ଥେକେ ଜୀବଜଗତେର ଏକାଂଶେର ମଙ୍ଗେ—ଅତ୍ୟନ୍ତ ପ୍ରକୃତିର ସମ୍ପର୍କେ ନୂତନ ମନ୍ତ୍ରାବଳୀର ସ୍ତରପାତ । ମେହି ନୂତନ ମନ୍ତ୍ରାବଳୀ ବଲତେ ଏହି ନଯ ଯେ ପ୍ରକୃତିର ଉପର ନିର୍ଭର କରାର—ବା ପ୍ରାକୃତିକ ପରିବେଶେର ମଙ୍ଗେ ନିଜେକେ ସଂଯୋଜିତ କରାର—ଇତିହାସେର ଅବମାନ ; ବସ୍ତୁ ଏହି ନୂତନ ମନ୍ତ୍ରାବଳୀ ବଲତେ ପ୍ରକୃତିର ଉପରେଇ ନିର୍ଭର କରାର ବା ପ୍ରାକୃତିକ ପରିବେଶେର ମଙ୍ଗେଇ ନିଜେଦେର ସଂଯୋଜିତ କରାର କ୍ଲପାନ୍ତର ବା ଗୁଣଗତ ନୂତନ ପରିବର୍ତ୍ତନ । ମଂକ୍ଷେପେ ତାର ବର୍ଣନାଯ ବଲା ଯାଏ, ନିକ୍ରିୟ ନିର୍ଭରତାର ସ୍ତର ଛେଡି ସକ୍ରିୟ ନିର୍ଭରତାର ସ୍ତରେ ଉଠେ ଆସା, ଉଠେ ଆସା ନିକ୍ରିୟ ସଂଯୋଜନେର ସ୍ତର ଛେଡି ସକ୍ରିୟ ସଂଯୋଜନ ସ୍ତରେ । ଏଥାନେ ‘ନିକ୍ରିୟ’ ଆବା ‘ନିକ୍ରିୟ’ କଥା ଛାଟିର ବିଚାର ପ୍ରୟୋଜନ ।

ମାନବେତର ପ୍ରାଣୀର ନିକ୍ରିୟଭାବେ ପ୍ରକୃତିର ଉପର ନିର୍ଭରଶୀଳ । କିନ୍ତୁ ଏହି ନିକ୍ରିୟଭାବକେ ଐକାନ୍ତିକ ଅର୍ଥେ ଗ୍ରହଣ କରାଯାଇ ଆଶକ୍ତ ଥାକେ । କେନନା, ମାନବେତନ ପ୍ରାଣୀର ପ୍ରକୃତିର ଉପର ନିକ୍ରିୟଭାବେ ନିର୍ଭର କରେ ଜୀବନଧାରଣେର ପ୍ରଯାସେତେ ପ୍ରକୃତିତେ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଆନେ ଏବଂ ମେ-ପରିବର୍ତ୍ତନେର ଫଳାଫଳ ସୁନ୍ଦରପ୍ରସାରୀଓ ହତେ ପାରେ । ସେମନ, ଗବାଦି ପଶୁର ପାଲ କୋନ ଅଞ୍ଚଳ ବିଶେଷେ ଚରତେ ଚରତେ ନିଯ୍ମିଲ କରତେ ପାରେ ସବୁଜେର ଚିହ୍ନ ; ଫଳେ ପ୍ରକୃତିର ଏକ ଶ୍ଵାମଳ ଅଞ୍ଚଳ ପରିଣତ ହତେ ପାରେ ଧୂମର ମର୍ମଭୂମିତେ । ଅର୍ଥଚ, ପ୍ରକୃତିର ଉପର ତାଦେର ଏହି ନିର୍ଭରତା ମାନବୀଯ ଆଚାରଣେର ତୁଳନାଯ ଅବଶ୍ୟଇ ନିକ୍ରିୟ, କେନନା ଏ-ନିର୍ଭରତା ହଲ ପ୍ରକୃତିତେ ସ୍ତଭାବତହି ଯା ଘଟେ ରହେଇ ତାର ଉପର ନିର୍ଭରତା—ନିଜେଦେର ପ୍ରୟୋଜନ ଅଛୁମାରେ ପ୍ରକୃତିତେ କୋନ ସଟନା ସଟିଯେ ତାର ଉପର ନିର୍ଭର କରା ନଯ । ମାନୁଷେର ପକ୍ଷେ କଳ-କାରଖାନା ଗଡ଼େ ତୋଳା ବା ଚାଷ-ଆବାଦେର ଆସୋଜନ କରାର ମଙ୍ଗେ ତୁଳନା କରଲେ ଓହି ନିକ୍ରିୟ ନିର୍ଭରତାର ମଙ୍ଗେ ସକ୍ରିୟ ନିର୍ଭରତାର ଗୁଣଗତ ପରିବର୍ତ୍ତନଟି ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ହବେ । ଘାସ ନା ଥାକଲେ, ବନଜଙ୍ଗଳ ନା ଥାକଲେ ଗବାଦି ପଶୁର ପକ୍ଷେ ଚରେ ବେଡ଼ାବାର ପ୍ରକ୍ରିୟା ଉଠେ ନା । କିନ୍ତୁ ଚାମେର କ୍ଷେତ୍ର ରଚନା ବା କଳକାରଖାନା ଗଡ଼େ ତୋଳାର ଦୃଷ୍ଟିକୁ ଅନ୍ୟ ରକମ । ପ୍ରକୃତିତେ ଯା ତୈରି ଅବସ୍ଥା ଛିଲ ନା ତା ଗଡ଼େ ତୋଳାର ଆସୋଜନ । ତାଇ ମାନୁଷେ, ପ୍ରାଣୀଦେର ତୁଳନାଯ ମାନୁଷେର ମଙ୍ଗେ ପ୍ରକୃତିର ସମ୍ପର୍କେ ଏକଟା ଗୁଣଗତ ପାର୍ଥକ୍ୟ ବର୍ତ୍ତମାନ । ଏଙ୍ଗେଲ୍ସ ଯେମନ ବଲେଛେ, In short, the animal merely uses external nature, and effects changes in it merely by his presence. Man changes it so as to make it serve his ends ; he masters it. ମାନବେତର ପ୍ରାଣୀ ଶୁଦ୍ଧମାତ୍ର ପ୍ରକୃତିକେ ବ୍ୟବହାରିଇ କରେ ଏବଂ ଶୁଦ୍ଧମାତ୍ର ନିଜେର ଅନ୍ତିଃ-ପ୍ରଭାବେ ପ୍ରକୃତିତେ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଆନେ ; ମାନୁଷ ନିଜେର

প্রয়োজন অঙ্গসারে প্রকৃতিকে পরিবর্তন করে, প্রকৃতিকে আয়ত্তে আনে। তবুও মানুষের পক্ষে প্রকৃতিকে আয়ত্তে আনার বা জয় করার এই দিকটিকে ভুল বোঝাবার আশঙ্কা থাকে এবং এই কারণে আমরা প্রকৃতির সঙ্গে মানুষের সম্পর্ককে সক্রিয় নির্ভরতার সম্পর্ক বলে বর্ণনা করেছি। অর্থাৎ, মানুষের এই প্রকৃতি-বিজয় কোন স্থষ্টি ছাড়া ঘটনা নয়; প্রাকৃতিক উপাদানের উপর নির্ভর করেই, প্রাকৃতিক নিয়মের উপর নির্ভর করেই প্রকৃতিতে নিজের চাহিদা মেটাবার আয়োজন। তাই একেও প্রকৃতির উপর নির্ভরতাই বলতে হবে; তবে মানবেতর পঙ্গুর মত নিক্রিয় নির্ভরতা নয়। এঙ্গেলস্ বলেছেন, at every step we are reminded that we by no means rule over nature like a conqueror over a foreign people, like someone standing outside nature—that we with flesh, blood and brain, belong to nature and exist in its midst, and that all our mastery of it consists in the fact that we have the advantage over all other creatures of being able to know and correctly apply its laws.

প্রকৃতিরই অংশ হয়ে এবং প্রাকৃতিক উপাদান ও নিয়মের উপর নির্ভর করেই মানুষ প্রকৃতিকে আয়ত্তে আনতে শিখেছে; স্থাপন করেছে প্রকৃতির সঙ্গে এক সক্রিয় নির্ভরতার সম্পর্ক। মাত্র' বলছেন, The soil in the virgin state in which it supplies man with necessities or the means of subsistence ready to hand, exists independently of him, and is the universal subject of human labour. All these things which labour merely separates from immediate connection with environment are subjects of labour spontaneously provided by nature...An instrument of labour is a thing, or a complex of things, which the labourer interposes between himself and the subject of his labour, and which serves as the conductor of his activity. He makes use of the mechanical, physical, and chemical properties of some substances in order to make other substances subservient to his aims...thus nature becomes one of organs of his activity, one that he annexes to his own bodily organs, adding stature to himself in spite of the Bible. As the earth is his original larder, so too it is his original tool house.

প্রকৃতির উপর নির্ভর করেই, প্রাকৃতিক উপাদানের সাহায্যেই মানুষ প্রকৃতিকে নিজের উদ্দেশ্য-সাধনে নিয়েও করতে শিখেছে, শিখেছে প্রকৃতিকে আয়ত্তে আনতে, বশীভৃত করতে। কী করে? মানুষ তার শারীরিক অবয়বকে বাড়িয়ে নিতে পারে, পারে শারীরিক অবয়বের সঙ্গে যেন নতুন অবয়ব যোগ করতে। মানবেতর প্রাণীদের সঙ্গে তুলনা করা যাক। পৃথিবীর বুকে টিকে থাকার জন্য,—বাঁচাবার জন্য,—আয়োজন বলতে, সাজ-সরঞ্জাম বলতে, যা-কিছু তার সবটুকুই তাদের শরীরের অঙ্গীভৃত, নিজেদের দেহের সঙ্গে তারা তাদের সাজ-সরঞ্জামকে বহন করে বেড়ায়। ইঁহুরের প্রধান সরঞ্জাম তার দাঁতের ধার, খরগোসের কাছে মাটি খোঁড়ার সরঞ্জাম তার নথের ধার, সিংহের প্রধান অস্ত তার থাবার জোর, দ্রুত গমনের জন্য হরিণের সম্ম তার পায়ের পেশী; কাছিম তার পুরো বাড়িটিই শরীরের সঙ্গে বয়ে বেড়াচ্ছে। কিন্তু মানুষের বেলায় একেবারে অন্য রকমঃ দাঁতের ধার, থাবার জোর, ক্ষিপ্র গমনের পেশী প্রতি শুধুমাত্র শারীরিক সরঞ্জাম বলতে মানুষের যেটুকু সম্মের পঙ্গদের তুলনায় প্রায়ই তা নগণ্য। শুধুমাত্র এ-জাতীয় শারীরিক সরঞ্জামের উপর নির্ভর করে অন্যান্য পঙ্গদের সঙ্গে সংগ্রাম করতে হলে পৃথিবীতে মানুষের অস্তিত্বই সংকটাপন্ন হত; হয়ত নিশ্চিহ্ন হত

ମାନୁଷ । କିନ୍ତୁ ତା ହସନି । ବେଳେ ସଟେଛେ ଏର ବିପରୀତ ଘଟନାଇ । ପ୍ରାଣିଜଗତେ ପ୍ରତିପଦ ହେଯେଛେ ମାନୁଷେର ଶ୍ରେଷ୍ଠତା, ପ୍ରାକୃତିକ ଶକ୍ତି ଏମେହେ ମାନୁଷେର ଆୟତ୍ତେ । ଅଗର ପକ୍ଷେ, ଶାରୀରିକ ଶକ୍ତିର ସରଜ୍ଞାମ ହିସାବେ ଆଦିମ ଅବସ୍ଥାଯ ମାନୁଷ ଯାର ଉପର ନିର୍ଭରଶୀଳ ଛିଲ କ୍ରମଶହେଇ ତାର ଅନେକଥାନି ବର୍ଜିତ ହେଯେଛେ । ସେମନ, ଆଦିମ ମାନୁଷେର ଦ୍ଵାତ ଆର ବଡ଼ ଜୋଙ୍ଗାଳ ଶାରୀରିକ ଅସ୍ତ୍ର ହିସାବେ ନିଶ୍ଚଯଇ ଅନେକ ଶକ୍ତିଶାଲୀ ଛିଲ ; ତୁଳନାୟ ଆଧୁନିକ ମାନୁଷେର ଦ୍ଵାତ ଆର ଜୋଙ୍ଗାଳ ଅସ୍ତ୍ର ହିସାବେ ଅନେକ ଦୁର୍ବଳ । ତବୁও ଏ-ଭାବେ ଶାରୀରିକ ଶକ୍ତିର ଅସ୍ତ୍ରକେ ବର୍ଜନ କରେଓ ମାନୁଷ ଅଧିକାରୀ ହେଯେଛେ ଅସାମାନ୍ୟ ଶକ୍ତିର । ତାର କାରଣ, ପ୍ରକୃତି-ଭାଗ୍ୟର ଥେକେ ମାନୁଷ ନାମ ଉପାଦାନ ସଂଗ୍ରହ କରେ ମେଣ ନୂତନ ଅବସବ ହିସାବେ ନିଛକ ଶାରୀରିକ ଅବସବେର ମଙ୍ଗେ ସଂୟୁକ୍ତ କରତେ ଶିଥେଛେ । ଏହି ବାଡ଼ିତି ଅବସବହେଇ ହଲ ମାନୁଷେର ହାତିଆର, କିଂବା, ଯା ଏକହି କଥା, ହାତିଆର ଏହଣ କରତେ ପେରେଛେ ବଲେଇ ମାନୁଷେର ଶାରୀରିକ ଅବସବଗୁଲିର ମାର୍ଯ୍ୟ ଓ ସନ୍ତ୍ଵାନା କ୍ରମଶହେଇ ଅବିଶ୍ଵାସ୍ୟ ହେଯେ ଉଠେଛେ । ମାଟି ଖୌଡ଼ାର ଜଣେ ମାନୁଷ ଆର ନଥେର ଧାରେର ଉପର ନିର୍ଭରଶୀଳ ନୟ ; ତାର ହାତେ ଧାରାଲୋ ହାତିଆର । ଏହି ହାତିଆର ମାନୁଷେର ହାତେର ସ୍ଵାଭାବିକ ଶାରୀରିକ ଶକ୍ତିକେ ଏମନହିଁ ଅବିଶ୍ଵାସ୍ୟତାବେ ବାଡ଼ାତେ ପେରେଛେ ଯେ ପାହାଡ଼ ଫୁଁଡ଼େ ହୃଡ଼ଙ୍କ ପଥ ରଚନାଓ ଆଜାଦାର ତେମନ ବିଶ୍ୟକର ଘଟନା ବଲେ ମନେ ହସ ନା । ଗତିର କ୍ରତ୍ତାର ଜୟ ମାନୁଷ ନିର୍ଭରଶୀଳ ନୟ ଶୁଦ୍ଧ ତାର ଶରୀରେର ପେଶୀର ଉପର, ପାଥୀର ମତ ଡାନା ନା ଥେକେଓ ମାନୁଷ ଆକାଶ—ମହାକାଶ—ସୂରେ ଆସଛେ ପାରେ । ଏ-ତାଲିକା ବାଡ଼ାବାର ପ୍ରଯୋଜନ ନେଇ । କିନ୍ତୁ ପ୍ରଶ୍ନ ହଲ ମାନୁଷ କୀ ଭାବେ ନିଜେର ଶାରୀରିକ ଅବସବେର ସନ୍ତ୍ଵାନାକେ ଏମନ ଅସନ୍ତ୍ଵ ବାଡ଼ାତେ ପାରିଲ ? ଉତ୍ସରେ ବିଶେଷ କରେ ମାନୁଷେର ହାତି ଅବସବେର ଉଲ୍ଲେଖ ପ୍ରଯୋଜନ । ହାତ ଆର ମଞ୍ଚିକ । ଏବଂ ଏହି ହାତି ଅବସବେରଇ ବିକାଶ ନିର୍ଭର କରଛେ ଗାଛେର ବାସା ଛେଡ଼େ ସମତଳ ଜମିତେ ସୋଜା ହେଁ ଚଲାଫେରା କରତେ ଶେଖାର ଉପର । ତାହିଁ ପ୍ରାଣିଜଗତେର ଇତିହାସେ ଏହି ଘଟନା ଏମନ ସୁଗୋଟ୍କାରୀ ।

ହାତେର ଆର ମଞ୍ଚିକର ବିକାଶ ପରେ ଆଲୋଚିତ ହବେ ।

## ମନୋବିନ୍-ଏର ଡାୟୋର୍ ଥେକେ

(୧)

ପାଭଲଭୀୟ ପଦ୍ଧତିତେ ନିଉରୋସିସେର ଚିକିତ୍ସା।

ନିଉରୋସିସେର ବ୍ୟାପକତା ଓ ପ୍ରସାର ଆମେରିକାର ହାରେ ନା ହଲେଓ ଆମାଦେର ଦେଶେଓ କ୍ରମବର୍ଧମାନ । ଆମେରିକା ଓ ପଞ୍ଚମ ଇଉରୋପେର ମତ ଏଥାମେଓ ଚିକିତ୍ସାର ବ୍ୟାପାରେ ଖୁବଇ ଅବ୍ୟବସ୍ଥା । ରୋଗୀର ଚିନ୍ତା ଓ କ୍ରିୟାକଳାପକେ ଭିନ୍ନ କରେ ସେ ଚିକିତ୍ସା କରା ହସ୍ତ, ତାର ଚଲତି ନାମ 'ସାଇକୋ ଥେରାପି' । ଓସୁ ପତ୍ର ବା ବୈହାତିକ ସତ୍ରପାତି ଛାଡା ଏ ଚିକିତ୍ସା ଚଲତେ ପାରେ ବଲେ ଏ କ୍ଷେତ୍ରେ ହାତୁଡ଼େର ପ୍ରାହ୍ରତାବ ଓ ଆଧିପତ୍ୟ ଖୁବ ବେଶୀ । ଆହେନ ନାଥ, ସମ୍ମାନୀ, ସାଜକ, ପୁରୋରିତ, ଜ୍ୟୋତିର୍ବିଦ ଥେକେ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଶକ୍ତିର ଆଧାର ଗୁରୁଦେବ ଓ ଗୁରୁଦେବୀ, ଆହେ ଅସଂଖ୍ୟ ଜଳପଡ଼ା, ଧୂଲୋପଡ଼ା, ମାହୁଲୀ କରଚ ମୁଣ୍ଡିବୋଗ । ଏଦେର ହାତ ପେରିଯେ ଚିକିତ୍ସକେର ହାତେ ଆସନ୍ତେ ସମସ୍ତ ରୋଗୀର ବେଶ ଖାନିକଟା ସମୟ ଲାଗେ । ଅବଶ୍ୟ ଅନେକ ସମୟ ଏଦେର ହାତେଓ କିଛୁ କିଛୁ ରୋଗୀର ଉପସର୍ଗେର ସାମାଜିକ ଉପଶମ ସଟତେ ଦେଖା ଯାଏ । ଏତେ ଏଦେର ପ୍ରସାର ବାଢ଼େ ଆର ମାନସିକ ରୋଗେର କାରଣ ଅଲୋକିକ ରହୁଣ୍ୟ ସେବା ବଲେ ସାଧାରଣେର ବିଶ୍ୱାସ ଜୟେ ! ଏବପର ସମ୍ବିଧିକ ପ୍ରଚାରିତ 'ସାଇକୋଥେରାପି' ପଦ୍ଧତିର ନାମ "ସାଇକୋ ଏଜନ୍ଯାଲିସିସ," କ୍ର୍ୟେଡ଼ୀୟ ମନ୍-ସମୀକ୍ଷା ପଦ୍ଧତି । ଆମେରିକା, ଫ୍ରାନ୍ସ ଓ ଆମାଦେର ଦେଶେ ଏର ପ୍ରଚଳନ ବେଶୀ । ଆମେରିକାଯ ଅବଶ୍ୟ ଆଜକାଳ ନିଉ-କ୍ର୍ୟେଡ଼ିଯାନେର ଦଲେର ଆଧିପତ୍ୟ ବେଶୀ । ଏରା ନିଜେଦେର ବଲେନ cultural Psycho-analysts । ଏଦେର ପୁରୋଧାୟ ଛିଲେନ କ୍ରମ, ହର୍ନି, ଆଲେକଜାଣ୍ଡାର । ଏଦେର ମଧ୍ୟ ଡାକ୍ତାର ଛାଡ଼ା କିଛୁ ସଂଖ୍ୟକ lay psycho-analysts ଓ ଆହେନ । ଆମାଦେର ଦେଶେ ଏରା ସାଧାରଣତଃ ଦର୍ଶନ ବା ମନସ୍ତେର ଅଧ୍ୟାପନାର ମଙ୍ଗେ ଯୁକ୍ତ । ସମାଜ-ତାତ୍ତ୍ଵିକ ଦେଶ ଛାଡ଼ା ଆର କୋଥାଓ ପାଭଲଭୀୟ ତତ୍ତ୍ଵ ଓ ଚିକିତ୍ସା ପଦ୍ଧତି ଏ ଯାବତ ପ୍ରସାର ଲାଭ କରେ ନି ।

'ମାନବ ମନ' ଏର ପୂର୍ବବର୍ତ୍ତୀ ସଂଖ୍ୟାୟ 'ମନରୋଗେର କାରଣ ନିର୍ଣ୍ଣୟ' ପ୍ରସଙ୍ଗେ କ୍ର୍ୟେଡ଼ୀୟ ତତ୍ତ୍ଵର ନାନାଦିକ ନିର୍ଭେଦ ବିଚାର ଓ ମନରୋଗେର କାରଣ ସମ୍ପର୍କିତ ପାଭଲଭୀୟ ଗବେଷଣାର ଉଲ୍ଲେଖ କରା ହେବେ । ଏବାର ପାଭଲଭୀୟ ଚିକିତ୍ସା-ପଦ୍ଧତି ନିଯେ ସାଧାରଣେର ବୋଧଗମ୍ୟ ଆଲୋଚନାଯ ପ୍ରସ୍ତୁତ ହେବୁ ଯାକ ।

ବଲା ଉଚିତ କୁକୁରେର ମଧ୍ୟ ନିଉରୋସିସ ଉତ୍ସାଦନ କରେ, ପାଭଲତ ଓ ତାର ସହକର୍ମୀରା ନିଉରୋସିସ ଓ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ମନରୋଗେର କାରଣ ମସଙ୍କେ ଅନେକ ତଥ୍ୟ ଆବିକାର କରେନ । ଚିକିତ୍ସା ମସଙ୍କେଓ ଏହି ଉପଲକ୍ଷେ ତାଦେର ଅଭିଜତା ବାଢ଼େ । ପାଭଲତେର ସମୟ କେଫିନ ଓ ବ୍ରୋମାଇଡ—ଏହି ଦୁଇ ଓସୁ ଖୁବ ବ୍ୟବହାର ହିଁ । କୁକୁରେର ନାତ'ତତ୍ତ୍ଵର ଟାଇପ ଅନୁଯାୟୀ ଓସୁର ସଂଠିକ ମାତ୍ରା ନିର୍ଣ୍ଣୟ କରେ ତାରା ଫଳର ପେଯେଛିଲେନ । କେଫିନ ଉତ୍ୱେଜନାକ୍ରିୟା ଓ ବ୍ରୋମାଇଡ ପ୍ରଧାନତଃ ନିଷ୍ଟେଜନାର କ୍ରିୟାକେ ଶକ୍ତିଶାଲୀ କରେ । ଏ-ଛାଡ଼ା ଅନେକ କ୍ଷେତ୍ରେ ଅନୁଷ୍ଠାନିକ ମନସ୍ତା ମନୋଧାନେର ଦାୟ ଥେକେ ମୁକ୍ତି ଦିଇଯେଓ [ବିଶ୍ୱାସ ] ତାରା ଫଳ ପେଯେଛେନ । ବଲା ବାହୁଲ୍ୟ ସାଇକୋଥେରାପି ଶୁଦ୍ଧ ମାନୁଷେର ବେଳାୟ ପ୍ରୟୋଜ୍ୟ । ଆମାଦେର ଆଲୋଚନା ପାଭଲଭୀୟ ସାଇକୋଥେରାପି ପଦ୍ଧତିର ମଧ୍ୟେଇ ସୀମାବନ୍ଧ ଥାକବେ ।

### ହିସ୍ଟ୍ରିୟା

ବର୍ଧମାନ ଜ୍ୱଳାର ଏକ ଛୋଟ ଶହର ଥେକେ ସ୍ଵାମୀ ଦ୍ଵୀକେ ଚିକିତ୍ସାର ଜୟ ନିଯେ ଏଲେନ । ତତ୍ର ମହିଳାର ନାମ ଧରୁନ ସରମା । ସବୁ ୩୫, ତିନଟି ମନ୍ତ୍ରାଳୟର ଜନନୀ । ଖୁବଇ ଶୀର୍ଷକାରୀ, ଦେଖିବେ ମୋଟାଖୁଟି ସୁନ୍ଦୀ । ଚୋଥ ଛଟୋତେ

বিশ্বল দৃষ্টি । এক রকম ধরাধরি করেই নিয়ে আসা হল । খুবই দুর্বল । দাঁড়াতে পারে, যদিও চলাক্ষেরা দুক্ষর । মাস খানেক নাকি জলটুকু পর্যন্ত গলা দিয়ে নামছে না । মাঝে মাঝে ‘‘মা মা’’ করে চীৎকার করে উঠছে । খাওয়ানোর অনেক কিছু চেষ্টা হয়েছে—সবই বিফল । স্বামী শিক্ষিত মাঝারিগোছের সরকারী কর্মচারী । অবস্থা মোটামুটি ভাল । তিনি এসেই আমাকে চুপি চুপি বললেন—একজন তাঁকির সন্ন্যাসী অবশ্য বলেছেন, এক বিদ্রোহী আত্মা ওকে ভর করেছে । আমি ওসব ভুতুড়ে ব্যাপারে বিশ্বাস করি না । তবে দ্রব্যগুণ নিশ্চয়ই আপনারা মানেন । আমার দৃঢ় বিশ্বাস ওকে কেউ কিছু খাইয়েছে । আচ্ছা স্মার বিষের ক্রিয়ায় এমনটি কি হতে পারে না । আমি সংক্ষিপ্ত ইতিহাস জানতে চাইলাম । তিনি বলতে স্মরণ করলেন ।

‘‘আমাদের স্থখের সংসার । প্রায় ২০ বছর আমাদের বিয়ে হয়েছে । তগবানের আশীর্বাদে অভাবের মুখ কোনোদিন দেখিনি । ছোট শহরে থাকি, কাজেই পাঁচজনে জানে ও মানে । এখানে আছি তিনি বছর । বছর ছয়েক হল শাশুড়ী ঠাকুরুন আমার কাছে আসেন চিকিৎসার জন্য । তাঁর অনন্মালীতে ক্যালার হয়েছিল । প্রায় আট মাস হাসপাতালে রাখি আমারই খরচায় ; শ্বালকটি আমার একেবারেই যাকে বলে অপদার্থ । হাসপাতাল থেকে এক রকম জবাব দেবার পর ওর মেয়ের অহুরোধে শাশুড়ীঠাকুরুন আমার ওখানেই এসে রইলেন । বুবলেন স্মার, চিকিৎসার কিছু জটি আমি হতে দিইনি । বছর খানেক ধরে টিউব বদলানো, ইঞ্জেকশন দেওয়া, সবই আমি ডাক্তার দিয়ে করিয়েছি । গত ছয় মাস আগে খাওয়া বন্ধ হল । নাক দিয়ে খাওয়ানোর চেষ্টা চলতে লাগল । আমি কোনো ব্যাপারে কোনোদিন কার্পণ্য করিনি । যদিও সরমার মনে হচ্ছিল আমি নাকি ওর মাকে নিয়ে অস্বিধায় পড়েছি । মাঝে মাঝে ও বলত, দেখ না বাইরে কোথাও রাখা যায় নাকি ? দুর্গক্ষে তোমার ত খাওয়াই হচ্ছে না ।

‘‘সংক্ষেপে বলুন’’—না বলে পারলাম না ।

একটু লজ্জিত হয়ে ভদ্রলোক বললেন ‘‘ডাক্তার কন্দু আমাকে আহপূর্বিক সব কথা খুলে বলতে বলেছেন কিনা, তাই……’’ । আচ্ছা এবার আমি সংক্ষেপেই বলছি । মরবার আগে শাশুড়ীঠাকুরুন কেমন মেন হয়ে গেলেন । ষাট বছর বয়স, বিধবা, ছ’বছর ধরে মৃত্যু কামনাই করে এসেছেন । আর এই রকম ষষ্ঠ্রা, ছর্ভোগে কেই বা বাঁচতে চায় বলুন । কিন্তু মরবার দিন তিনেক আগে থেকে খালি বলতে লাগলেন—‘‘আমি যাব না, সরো আমি যাব না । আমার বড় ভয় করছে, আমি মরতে পারব না । তোকে ছেড়ে আমি যাব না।’’ তাঁর মৃত্যুতে সরমা খুব বেশী শোকার্ত হয়নি । বরঞ্চ তাঁর কষ্টের লাঘব হল বলে স্পষ্টির নিঃখাসই ফেলেছিল । মাসখানেক আগে পাশের সরকার বাড়ী সত্যনারায়ণ পুজো ছিল । সরকারদের সঙ্গে আমার কিছুদিন হল সন্তান নেই । সে-অনেক কথা...। ওদের একটি ছেলের চাকরী যায় । সরকারী অস্থায়ী চাকরী । ওদের ধারণা আমি নাকি তাঁর নামে রিপোর্ট করেই বলে চাকরী গেছে । আমি স্মার একটু স্ট্রিট বটে, কিন্তু ওসব কাজ, মানে কাঙ্কর অব মারবার কাজ, আমাকে কেটে ফেললেও আমার দ্বারা হবে না । তবে আমি চাই না যে, আমার স্তু-ছেলেমেয়ে ওদের সঙ্গে মেলামেশা করে । উনি আমাকে লুকিয়ে গিছিলেন । টের পেলাম যখন রাতে ওঁকে বার দুয়েক উঠতে দেখলাম । বললেন, সরকার বাড়ীর সিন্ধি থেয়ে পেট ঘোলাচ্ছে । পায়খানাটা একটু দূরে । তঙ্গা এসেছে, এমন সময় ওঁর চীৎকার শুনলাম—হস্তদন্ত হয়ে গিয়ে দেখি অজ্ঞান হয়ে পড়ে আছেন ঠিক পায়খানার বাইরে । জ্ঞান হবার পর থেকে এই রকম অবস্থা । ‘মা-মা-তুমি এখান থেকে চলে যাও’—থেকে থেকে খালি এই কথা বলেছেন । তাও জড়িয়ে জড়িয়ে অতি কষ্টে । ঠিক যেমন করে ওর মা শেষের দিকে বলতেন । এরপর থেকে খাওয়া বন্ধ হতে লাগল । প্রথমে শক্ত জিনিস—এখনত জল

পর্যন্ত গলা দিয়ে নামে না। প্রথমটায় রোজা এল। বাড় ফুঁক চলল। ফল হল না। তারপর এক তান্ত্রিক সম্মানী এসে যজ্ঞ করলেন। সবার এক কথা : ওর মায়ের আঘা ওকে ভর করেছে। আমি স্বার, সায়েন্স প্রাজুরেট। বৃজুরুক্তিতে বিখাস করি না। তবে জানেন ত' সেই শেক্সপীয়ারের কথা—“দেয়ার আর মেনি থিংস অন আর্থ। হোরেশিও.....” তাছাড়া চেষ্টা সবদিক দিয়েই করা উচিত। শুধু সাধু সম্মানী নিয়েই আমি বসে নেই। ডাক্তারও দেখাচ্ছি। আজ তিনদিন হল কোলকাতায় এনে স্পেশালিস্ট দেখিয়েছি। তাঁরা ত' বললেন —না ক্যালার নয়; যদিও গেলার কষ শাশুড়ি ঠাকরনেই মত। কোথাও কোন দোষ খুঁজে পাচ্ছেন না। রক্ত পরীক্ষা করেও দোষ পাওয়া গেল না। দ্রব্যগুণে পাগল হয়—আমি বিখাস করি, স্বার। আমার মনে হয়—সরকারদের সিঁজিতে কিছু একটা তারা মিশিয়ে দিয়েছে।.....

এমনি সময় রোগী অস্পষ্ট ভাসা গলায়...“আই...আই !...না আমি যাব না...মা, আমি যাব না...” বলে টেঁচিয়ে উঠল।

পরীক্ষা করলাম। রক্তচাপ কম। নাড়ীর গতি যথ। এ-ছাড়া বিশেষ কোনো উপর্যুক্ত ধরা পড়ল না। শুধু বাঁদিকের হাতে ও পায়ে অসাড়তা লক্ষ্য করলাম। শুনলাম—তদ্রমহিলা চিরকালই দুর্বলমন। অঙ্গতেই উত্তেজিত হতেন। অঙ্গে আহত হতেন। কবিতা লেখার বাতিক ছিল। যেমন, বেশী হাসতেন, হৈচৈ করতেন, ঠিক তেমনি অঙ্গেই যুবতে পড়তেন, কাঁদতে তাঁর খুব বেশী সময় লাগত না। হাসি-কাঙ্গা কখনও কখনও একই সঙ্গে ফুটে উঠত তার চোখে। মাকে খুবই ভাল বাসতেন। বিয়ের-পর অনেক রাতে লুকিয়ে লুকিয়ে নাকি মায়ের জন্য কেঁদেছেন।

বেশী ইতিহাস শোনবার প্রয়োজন ছিল না। সব মানসিক রোগের চিকিৎসকই এ-রোগী ভালভাবে জানেন। উনিশ শতকের শেষ দিকে পশ্চিম ইয়োরোপে এই হিস্টরিয়ার রোগী খুব বেশী দেখা যেত। সাহিত্যে আবেগপ্রবণ, কোমল, অসহিষ্ণু—প্রায়ই ফিট হয়, এমন নায়িকার সাক্ষাৎ মিলত খুব বেশী। শরৎচন্দ্রের নায়িকাদের ব্যবহার ও চরিত্রেও হিস্টরিয়ার লক্ষণ বেশ স্পষ্ট। ক্রয়েডের চিকিৎসাজীবন শুরু হয় এই রোগী দিয়ে। হিস্টরিয়ার কারণ সমস্কে ক্রয়েটোয়াদের মতামত অনেকের কাছেই স্বিদিত, সে নিয়ে এখানে আলোচনা করব না।

পাতলভীয় বিচারে মেয়েটির নার্ভতন্ত্রের টাইপ “নিস্টেজনাধর্মী” বা (Inhibitory) সোজা কথায় মেয়েটি দুর্বল, তার সহ ক্ষমতা কম। অবার এর মস্তিকে প্রথম সাংকেতিকতন্ত্রের প্রাধান্ত, মানে অহুভূতি প্রবণতা বেশী : পাতলভীয় ভাষায় “আর্টিষ্ট টাইপ”। হিস্টরিয়া—এই আর্টিষ্ট টাইপের রোগ। মেয়ে-পুরুষ উভয়ের মধ্যেই হিস্টরিয়া রোগী আছেন।

হিস্টরিয়ার ফিটের (fit) সঙ্গেই সাধারণের পরিচিতি। হিস্টরিয়ার উপর্যুক্ত কিন্তু শুধু ফিটেই সীমাবদ্ধ নয়। সর্বাঙ্গের আক্ষেপ ইংরাজিতে যাকে বলি convulsion, আর আজকাল খুব বেশী চোখে পড়ে না। অঙ্গপ্রত্যঙ্গের প্যারালিসিস, অসাড়তা, অত্যধিক বেদনাবোধ, বধিরতা, অঙ্গত, বাক্ষিক্তিহীনতা—এগুলি হিস্টরিয়ার খুব সাধারণ লক্ষণ। প্রথম মহাযুদ্ধের সংগ্রামী ফৌজের মধ্যে এই রোগের প্রসার ঘটেছিল ব্যাপকভাবে। আকস্মিক মানসিক আঘাত ও বিপৎপাতের আশু সন্তাননা থেকে হিস্টরিয়ার উৎপত্তি। বিশেষ ধরনের নার্ভতন্ত্র বিশিষ্ট নরনারীর ক্ষেত্রে অবশ্য একথা প্রযোজ্য।

স্বস্থ মাঝেরে বেলায় গুরুমস্তিষ্ক। বাইরের জগতের সঙ্গে লেনদেন করে, সব কিছুর সঙ্গে মানিয়ে নেবার ব্যবস্থা করে। মস্তিকের অভ্যন্ত অংশকে নিয়ন্ত্রিত করে ও তাদের স্রশ্বত্বে ক্রিয়াকলাপের দায়িত্ব

ଗୁରୁମନ୍ତିକେର । ଗୁରୁମନ୍ତିକେର ସବ ଥେକେ ଗୁରୁତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ ଅଂଶ ହଜେ ବାକ ଓ ଚିନ୍ତାର ସର, ବିବରନେର ସିଂଭର ସବ ଥେକେ ଉଚ୍ଚ ଧାପ । ଏହି ବାକ ଓ ଚିନ୍ତାଶକ୍ତି ଆସଲେ ସୁନ୍ଦର ମାନୁଷର ଜୋଗାତ ଅବହାର ସବ କିଛୁ କ୍ରିୟାକଳାପ ଓ ବ୍ୟବହାରେ ନିଯାମକ ଓ ଶୃଜ୍ଞାଲାରକ୍ଷକ ।

ସରମାର ମତ ଅଧିକାଂଶ ହିସ୍ଟରିଆ ରୋଗୀରାଇ ମନ୍ତିକେ ନିଷ୍ଠେଜନାଧିକ୍ୟ ଥାକେ, ମାନେ ତାରା ଅଙ୍ଗ ଆସାତେଇ ନିଷ୍ଠେଜ ହେଁ ପଡ଼େ ଏବଂ ତାରା ସ୍ଵଭାବତଃ ଅନୁଭୂତି ପ୍ରବନ୍ଦ । ଏହି ନିଷ୍ଠେଜନା ତାର ଦ୍ଵିତୀୟ ସାଂକେତିକ ତତ୍ତ୍ଵକେ ମାନେ ବାଚନ ଓ ଚିନ୍ତାର ସରକେ କରେ ଆକ୍ରାନ୍ତ, ଫଳେ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଅନୁଭୂତିର ତୌରେ ଆରା ବାଢ଼େ ଓ ମେଧାନେ ବିଶ୍ଵାସା ଦେଖା ଯାଇ, ବ୍ୟବହାର ଓ ଚିନ୍ତାର ମଂହତି ବିନଷ୍ଟ ହୁଏ ।

ସରମାର ଇତିହାସ ଥେକେ ବୋବା ଗେଲ ଅନ୍ତନାଲୀର କ୍ୟାଲାରେ ତଥ ତାର ମନେର ମଧ୍ୟ ମଞ୍ଚିତ ଛିଲ । ସରକାର ବାଡ଼ୀର ସତ୍ୟନାରାଯଣେର ସିନ୍ଧି ମେ ଥୁବ ପ୍ରସମ୍ପ ମନେ ଗ୍ରହଣ କରେ ନି । ସ୍ଥାମୀର ବାରଣେ ମନେ ହେଁଛିଲ ବାଧାର ହାତି । ତାହାଡ଼ା ଏହି ସମୟ କ୍ୟାଲାର ସଂକ୍ରାମକ ବ୍ୟାଧି କିନା ଏହି ରକମ ପ୍ରଶ୍ନ ତୁଲେଛିଲେନ ଏକଜନ । ସରମାର ଗଲା ଦିନେ ସିନ୍ଧି ନାମତେ ଚାଇଛିଲ ନା ଏହି ସବ କାରଣେ । ଗଲାଧଃକରଣେର ଅନୁବିଧା ତାର ମନେର ଗୋପନ ଭୀତିକେ ଜାଗିଯେ ତୁଲଳ—ମାୟେର-ମୃତ୍ୟୁ-ପୂର୍ବ ପ୍ରଲାପ ମନେ ପଡ଼ିଲ, କଞ୍ଚନାଯ ନିଜେକେ ମାୟେର ମତ ବ୍ୟାଧିଗ୍ରହଣ ବଲେ ମନେ କରେ ବମ୍ବଲେ । ତଥ ଓ ଦୁର୍ଚିନ୍ତାଯ ମନ୍ତିକ ଆରା ଦୁର୍ବଲ ହେଁ ପଡ଼ିଲ । ଏହି ଅବହାର ଜ୍ୟୋତ୍ସ୍ନାରାତେ ନିଜେର ଛାଯା ଦେଖେଓ ମାତ୍ରମ ତଥ ପାଇ । ଏହି ତଥ ମନ୍ତିକେ କିଛୁ କୋଶକେ ଏକେବାରେ ଅମାଡ଼ କରେ ଦିଲ । ବିଶେଷ କରେ କର୍ତ୍ତନାଲୀର କ୍ରିୟାକଳାପ ନିୟନ୍ତ୍ରକ କୋଶଗୁଲୋକେ । ଫଳେ, ଘଟିଲ କର୍ତ୍ତନାଲୀର ମାଂସପେଶୀର ଅନୈଶ୍ଵିକ ଆକ୍ଷେପ—Spasm. ଭୟ ଆରା ବେଡ଼େ ଗେଲ । ବାକ୍ୟବ୍ରେତ୍ରେ ଆଂଶିକଭାବେ ସଂକ୍ରାମିତ ହଲ ଅମାଡ଼ିତ । ରୋଜା, ସମ୍ରାଟୀ, ପରିବାରେର ଲୋକଦେର କଥାବାର୍ତ୍ତାଯ ସରମାର ମନେ ‘ମାୟେର ଆୟା ତାକେ ଭର କରେଛେ’—ଏହି ଧାରଣା ହଲ ବନ୍ଦମୂଳ ।

ପାତଳଭେର ମତେ ହିସ୍ଟରିଆ ରୋଗେ—ଦ୍ଵାରା ସାଂକେତିକ ତତ୍ତ୍ଵ [ ଯାରା ସାଧାରଣତଃ ପରମ୍ପରା ନିର୍ଭର ] ଏକଦମ ବିଶ୍ଵାସ ହେଁ ଯାଇ ; ପରମ୍ପରା ନିରାପେକ୍ଷ ହେଁ ପଡ଼େ । ସେମନ ସଟେ ମାଦକ ଦ୍ରବ୍ୟର ପ୍ରଭାବେ ଅଥବା ହିପନଟିଜମ-ଏର ପ୍ରୟୋଗେ । Charcot-ଏର ମତ ପାତଳଭେର-ଓ ମନେ କରେନ ହିସ୍ଟରିଆ ରୋଗୀ ସର୍ବଦାଇ ଆଂଶିକ ଭାବେ ସମ୍ମୋହିତ । ଅନେକ କାରଣଗେଇ ଏ ରକମ ସଟେ । ଆତ୍ମୀୟ ବିଯୋଗ, ବ୍ୟର୍ତ୍ତନ ପ୍ରେମ, ଆର୍ଥିକ ବିପର୍ଯ୍ୟ, ଦାରିଦ୍ର୍ୟର ବିରୁଦ୍ଧେ ସଂଗ୍ରାମ, ଆତ୍ମମନ୍ଦରେ ଆସାତ, ଅନୁଭୂତି ବିବାହିତ ଜୀବନ ଇତ୍ୟାଦି ଦରଳନ ନିକ୍ରିୟତା ପ୍ରବନ୍ଦ, ଆଟିସ୍ଟ ଟାଇପେର ମଧ୍ୟ ମହୀୟ ବା ଧୀରେ ଧୀରେ ରୋଗ ଲକ୍ଷଣ ପ୍ରକାଶ ପେତେ ଥାକେ । ପ୍ରତିକୂଳ ସମାଜ ବ୍ୟବସ୍ଥା, ବ୍ୟକ୍ତିକେନ୍ତିକତା, ବିଚିନ୍ତନା ଓ ନିଃନ୍ତରାବୋଧ ନିଉରାସିମ୍ବେର ଜନକ—ଏକଥା “ମନରୋଗେର କାରଣ ମିରିଯା” ନିବନ୍ଧେ ଉଲ୍ଲିଖିତ ହେଁଛେ ।

ତଥ ଜୀବନ ରକ୍ଷାର ସହଜାତ ପ୍ରସତିକେ ଉଦ୍ବୁଦ୍ଧ କରେ, ମେଇଜ୍ୟ ପ୍ରକ୍ଷୋଭ (emotion) ପ୍ରଭାବେ ତଥ ଆରା ଜୀବନ୍ତ, ଆରା ତୌର ହେଁ ପାରେ । ଗୁରୁ ମନ୍ତିକେ ଥେକେ ଭାବେର ଶୋତ ନୀଚୁର ଦିକେ ନାମତେ ଥାକେ । ଫଳେ ଏକଦିକେ ନିମ୍ନ ମନ୍ତିକେ ପ୍ରାଣରକ୍ଷକ କ୍ରେଙ୍ଗୁଲି ଚଂକଳ ହେଁ ପାରେ, ହୃତପିଣ୍ଡେର ସ୍ପନ୍ଦନ ଦ୍ରବ୍ୟ ଦ୍ରବ୍ୟ ହେଁ, ରକ୍ତଚାପ ବାଢ଼େ, ପେଶୀର ମଧ୍ୟ ଅନୁଭୂତ ହେଁ ଚାପା ଉତ୍ସେଜନା । ଅନ୍ତଦିକେ ଦ୍ଵିତୀୟ ସାଂକେତିକତତ୍ରେ ଦୁର୍ବଲତା ଓ ନିଷ୍ଠେଜନାର ଦରଳନ ବିଚାର ବିବେଚନା ଶକ୍ତି କରେ ଯାଇ ; ତଥକେ ପ୍ରତିହତ କରାର ଶକ୍ତି ଲୋପ ପାଇ ।

ସରମାର କଥାଯ ଫିରେ ଆସା ଥାକ । “ମନ୍ମୋହିତ ଅବହାର ଅଭିଭାବନ” (suggestion under hypnosis) ଏକେବେ ଯୁକ୍ତିଯୁକ୍ତ । ଆତ୍ମମନ୍ମୋହିତ ଅବହାରରେ ନିଜେର ଦେଓଯା ଶ୍ରତିକାରକ ଅଭିଭାବନ ଥେକେ ତାକେ ମୁକ୍ତ କରାଇ ପ୍ରାଥମିକ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ । ମନ୍ମୋହିତ କରତେ ଥୁବ ବେଗ ପେତେ ହେଲ ନା । ବେଶୀର ଭାଗ ହିସ୍ଟରିକ

রোগীকে সম্মোহিত করা মহজ। পর পর দুদিন সম্মোহিত অবস্থায় তাকে বলা হল যে তার ক্যাসার হয়নি, সে অনায়াসে গিলতে পারবে, তার গলা দিয়ে সব রকম খাবার নামবে; সে কথা বলতে পারবে; তাকে বিষ খাওয়ানো হয়নি। তিনি দিনের দিনে দুধ ঝটি ও চতুর্থ দিন থেকে সে সব রকম খাবার খেতে শুরু করল। দৃষ্টি কিন্তু পুরোপুরি স্বাভাবিক হল না, কথাও বলতে চায় না। এক সপ্তাহ পরে এবার অভিভাবনে বলা হল, তার মা স্বর্গে গেছেন, তিনি পুণ্যাত্মা, তিনি মেঘের কোনো ক্ষতি করবেন না। আরও বলা হল, তার কোনো রোগ হয়নি, এখনও দীর্ঘ দিন স্বস্থ ভাবে সে বাঁচবে। এর পর চোখমুখের চেহারা বদলে গেল, স্বাভাবিক কথাবার্তা ও সাংসারিক কাজ কর্মে মন দিতে পারল। মোটামুটি ভাবে স্বস্থ হয়ে উঠল। এইভাবে রোগ সারানোর পদ্ধতি নতুন নয়। সম্মোহিত করে রোগ সারানো ব্যবস্থা আঢ়াই হাজার বছরের পুরনো। উনিশ শতকের শেষ দশকে ফরাসী দেশে প্যারী ও আল্পীতে এই চিকিৎসার খুবই প্রসার ঘটেছিল। ক্রয়েড হিপনটিজম প্রয়োগে হিস্টরিয়া চিকিৎসা করেছেন।

কিন্তু পাতলভের আগে হিপনটিজম-এর বৈজ্ঞানিক শারীরবৃত্তগত ব্যাখ্যা কেউ দিতে পারেন নি। কাজেই ম্যাজিসিয়ান ও শারলাটানদের হাতে পড়ে হিপনটিজম মায়াবাদী রহস্যে আবৃত হয়েছিল। হিপনটিজম আলোচনা বর্তমানে মূলতবি থাক। সময়স্তরে আলোচনা হবে। হিপনটিজম কোনো অধ্যাত্মশক্তির খেলা নয়, মস্তিষ্ককে প্রভাবিত করার এক বিজ্ঞানসম্মত উপায়—এইটুকু মাত্র এখানে বলতে চাই।

অনেক দিন চিকিৎসা পদ্ধতিকে অপাগ্নি রেখে কয়েক বছর হল বৃটিশ মেডিক্যাল এসোসিয়েশন একে স্বীকৃতি দিয়েছেন। এমন কি গেঁড়া ফ্রেংডিয়ানরাও এই পদ্ধতির প্রয়োগ করছেন আমেরিকায়। হিপন-অ্যানালিসিস—কথাটি ও তার প্রয়োগ সিনেমা, নাটকে, উপন্যাসে খুবই চালু। তবে এখনও, বেশীর ভাগ লোক এটি ধারণা পোষণ করেন যে-হিপনটিজম পদ্ধতিতে উপসর্গ দুর হয় বটে, তবে রোগ সারেন। আবার কিছুদিন পরে অন্ত ধরনের উপসর্গ বা একই উপসর্গ দেখা দিয়ে থাকে। কথটা সত্য, আবার সত্য না।

রোগের মৌলিক কারণ নির্ণয় করার চেষ্টা না করে কেবল উপসর্গ উপশমের suggestion দিলে—রোগ সারবে না। সাময়িকভাবে উপশম ঘটবে। রোগী তার ভাস্তু সংস্কার ও ধারণা ও অপরিণত ব্যক্তিত্ব নিয়ে পুরণো পরিবেশের মধ্যে যদি ফিরে যায়, তবে এটাই স্বাভাবিক, আবার আঘাত লাগলে তার নতুন করে উপসর্গ দেখা দিবে। এ আর কোন রোগের বেলায় ঘটে না?

সরমার বেলায় কি ঘটল বলি। পাঁচ, ছটা মেশিনের পরই ডাক্তারের মতামত অগ্রাহ করে তারা বাড়ী ফিরে গেল। রোগ লক্ষণ নেই কিন্তু সরমার নার্ততন্ত্র যে-হৰ্বল সেই হৰ্বলই রয়ে গেল, রয়ে গেল তার পুরণো সংস্কার আর অন্ত বিশ্বাস। এই সমাজ সম্পর্কে, ব্যক্তি ও সমাজের বিরোধ সম্পর্কে তার জ্ঞানের অভাব। বছর খানেকের মধ্যেই চিঠি পেলাম তার স্বামীর। আবার সেই অবস্থা, শুধু অন্নালী নয়, এবার কর্তৃপক্ষও সম্পূর্ণভাবে ব্রহ্ম।

এখানে আর একটি রোগীর কথা তুলব। সামাজিক পরিবেশের সঙ্গে মানিয়ে নেবার শক্তি ও সমাজ-সচেতনতা লাভ করেছিল চিকিৎসার ফলে। তার চিকিৎসা সম্পূর্ণ করার সময় দিয়েছিল। আমার এক বন্ধু স্থানীয় এক হাসপাতালের Chest Depertment-এর সঙ্গে অনেক দিন ধরে সম্পর্কিত। প্রায় ১০ বছর আগে তিনি একদিন গল্পছিলে বললেন—প্রায় মাস ছয়েক হাসপাতালের একজন রোগীর স্বর বন্ধ হয়ে গেছে,—মনে হয় হিস্টরিয়া। সমস্ত ডিপার্টমেন্ট ঘুরিয়ে আনা হয়েছে। কোনো কিছু পাওয়া যাচ্ছে না। দেখবে না কি একবার ?

আমি রাজী হলাম। বিভাগীয় বড় কর্তার যথারীতি অনুমতি নেওয়া হল। ছেলেটি হাসপাতাল থেকে পরদিন সকালে আমার কাছে এসে হাজির। কথা সম্পূর্ণ বক্ষ হয়েছে বলা চলে না। খুব চেষ্টা করে ফিসফিস করে কথা বলতে পারে। কয়েক হাত দূর থেকে সে কথা শোনা যায় না। Aphasia ঠিক নয়, Aphonia বলা চলে। রোগী তার বক্তব্য লিখে এনেছিল। পাস-টাশ কিছু করেনি ছেলেটি। তবে বেশ চালাকচতুর।

তার ক্রোনিক নার্ভ-এর উপর অপারেশন চলছিল, সেই অবস্থায় অপারেশন টেবিলেই তার স্বর বদ্ধ হয়। ছেলেটি বছর পাঁচেক ফুসফুসের যক্ষা রোগে ভুগছিল। এ-রোগের ওযুধপত্র, চিকিৎসাবিধি দেখলাম মোটামুটি তার জানা। ক্রেনিক নার্ভ-এর অপারেশন ও তার ফলাফল ওর স্ববিদিত। অপারেশনটি অতি সাধারণ পর্যায়ের, তাই বহির্বিভাগের রোগীদের উপর এ অপারেশন চলে। এ-অবস্থায় ছেলেটির ভয় পাবার কথা নয়। বিশেষজ্ঞের অভিমত Functional paralysis of Vocal Chord—অর্থাৎ স্বরতন্ত্রীর কার্মিক [বিকলতা জনিত] অসাড়তা। তয় ছাড়া এই অসাড়তার আর কি কারণ থাকতে পারে? ছেলেটি লিখে জানাল সে ভয় পেয়েছিল। কেন? অপারেশন করা হচ্ছিল স্থানীয় অনুভূতির বিলোপ করে, তাকে অজ্ঞান করা হয়নি। সে সজাগ ছিল, ডাক্তারদের কথা বার্তা শুনছিল একাগ্র মনে। নার্ভটি খুঁজে পাওয়া যাচ্ছে না—এবং বড় বেশী রক্তপাত হচ্ছে—এই রকম কথাবার্তা শুনছিল। তার মনে হল বোধ হয় তার উপর আনকোরা সংগ পাস করা ডাক্তার কিম্বা ছাত্র হাত পাকাবার বল্দোবস্ত করেছে। সে উদ্বাস্তদের হাসপাতালের বাসিন্দা, তার প্রাণের বোধ হয় কোনো দাম নিশ্চয়ই নেই। সে নিশ্চয়ই মরে যাবে—এ রক্তপাত বন্ধ হবে না....। এ ধরনের চিকিৎসা সঙ্গে সঙ্গে একটা হিমপ্রবাহ তার শিরদীঢ়া বেয়ে নেমে এল। সে চীৎকার করে প্রতিবাদ করতে চাইল। আবার মনে হল প্রতিবাদ করলে হাসপাতাল থেকে বরখাস্ত করে দেবে নিশ্চয়ই। কোথায় সে যাবে? সত্যিকারের সে সময় এ শহরে তার মাথা গোঁজবার ঠাই ছিল না। তার আত্মীয় স্বজনরা তাকে পোষণ করতে রাজী নয়, সে ভালভাবেই তা জানত। নিজের এক পয়সার সামর্থ্য নেই। একদিকে প্রাণের ভয়ে চীৎকার করে প্রতিবাদ করার ইচ্ছা, আবার একদিকে নিরাশ্য হবার ভয়ে সেই ইচ্ছাকে দমন করার চেষ্টা। এ সংঘাতে নিশ্চল অসাড় হয়ে গেল তার স্বরতন্ত্রী!

হিপনটিক চিকিৎসাতে কয়েকদিনের-মধ্যে সে কর্তৃস্বর ফিরে পেল। হাসপাতালের চিকিৎসকদের সামনে তাকে প্রদর্শন করে তার রোগ উপসর্গের ব্যাখ্যা করলাম। কিন্তু সেখানেই চিকিৎসা শেষ হল না। বৈজ্ঞানিক বিধিমত চিকিৎসায় তার ফুসফুসের রোগ সারছিল না। এর মূলে ছিল তার রোগী হয়ে থাকবার বাসনা। ভাল হলে কোথায় থাকবে, কি খাবে কিছুরই ঠিক ছিল না। এই বয়সেই বঞ্চিত হয়ে মাঝের উপর এসে গিয়েছিল তার ঘৃণা ও বিদ্রে। আত্মবিশ্বাস ও অন্যের উপর বিশ্বাস—চুইই হারিয়ে বসেছে। তার আত্মবিশ্বাস ফিরিয়ে মা আনলে, তার নার্ভতন্ত্রের সহনশীলতা না বাড়াতে পারলে, শুধু যে আবার হিস্টোরিক উপসর্গ দেখা দেবার সম্ভাবনা থাকবে তাই নয়, তার টি.বি'ও সারবে না—এ-বিশ্বাস আমার জম্মাল। চিকিৎসা আরও মাস চারেক চলল। সে হাসপাতাল ছাড়ার পর পুনর্বাসনের জন্যও আমাকে সামান্য কিছু করতে হল। আমি তার খবর রাখি। এখন সে সম্পূর্ণ সুস্থ, বিবাহিত, সন্তানের পিতা ও সরকারী কাজে নিযুক্ত। সরমার মত তাকে চিকিৎসার জন্য আব আসতে হয় নি।

ছেলেটির পূর্ণাঙ্গ রোগ ইতিহাস ও সরমার দ্বিতীয় দক্ষায় চিকিৎসার বিবরণ আগামী সংখ্যাতে থাকবে।

নিউরোসিস যে একান্তভাবে সামাজিক রোগ তার প্রমাণ এবং এই নিষ্ঠার প্রতিযোগিতামূলক ও বঞ্চনাভিস্তিক সভ্যতা কিভাবে সুস্থ মনকে অসুস্থ করে তোলে তার পরিচয় এদের ও অন্যান্য রোগীদের ইতিহাস। পাতলভৌমান সাইকোথেরাপির আসল উদ্দেশ্য বস্তবাদী বিশ্লেষণের সাহায্যে সমাজের প্রকৃত চিত্র উদঘাটন। সমাজ ও ব্যক্তি সম্পর্কের বিরোধ যতটা সম্ভব দূরীকরণ ও ব্যক্তির ভয়ও বিভাস্তি-নিরসন, সর্বোপরি অভিভাবন ও আঘাতের সাহায্যে সহনশীলতা বর্ধন। এ-ছাড়া পাতলভৌম শারীরবৃত্তমূলক ব্যাখ্যার সাহায্যে কার্মিক উপসর্গ—functional symptom গুলোর তাৎপর্য নিরূপণ ও চিকিৎসার অঙ্গ। এখানে চিকিৎসকের ভূমিকা সক্রিয় ও গঠনমূলক ভাবে রোগীর জ্ঞান ও চৈতন্যকে প্রভাবিত করা; ক্রয়েডীয় পদ্ধতির বিপরীত বলা চলে।

---

## আমেরিকা ও সোভিয়েতের শিক্ষক

প্রামোদরঞ্জন সেনগুপ্ত

“মানব মন”-এর গত সংখ্যায় (জুলাই-সেপ্টেম্বর) আমেরিকা, ভারত ও সোভিয়েতের শিক্ষা-ব্যবস্থা সম্বন্ধে আলোচনা করা হয়েছে। এই সংখ্যায় আলোচ্য বিষয় সোভিয়েত ও আমেরিকার সমাজে শিক্ষকদের স্থান, তাদের ভূমিকা, তাদের শিক্ষা ও বেতন ইত্যাদি।

সোভিয়েত ইউনিয়নে মোট জনসংখ্যার অরূপাতে এক চতুর্থাংশ লোক কোনো-না-কোনো শিক্ষা প্রতিষ্ঠানে প্রতি বৎসর শিক্ষালাভ করে থাকে। আমেরিকার শিক্ষার অরূপাতও প্রায় এই রকম। কিন্তু এত অধিক সংখ্যক লোককে শিক্ষার স্বরূপ দেওয়াটাই শেষ কথা নয়; শিক্ষার সফলতাই শিক্ষার প্রধান উদ্দেশ্য। গণতন্ত্রের আদর্শই হচ্ছে জনসাধারণের মধ্যে শিক্ষা বিস্তার। বহু সংখ্যক লোকের মধ্যে শিক্ষা বিস্তারের জন্য প্রয়োজন বহু সংখ্যক উপযুক্ত শিক্ষক, এবং এই শিক্ষকদের উপরই প্রধানতঃ নির্ভর করে শিক্ষার সফলতা। আবার শিক্ষকদের উপযুক্ত নির্ভর করে: সমাজে তাদের স্থান, তাদের নিজেদের শিক্ষা, তাদের বেতন ইত্যাদি বিষয়ের উপর। শিক্ষার সফলতা বা বিফলতার সঙ্গে শিক্ষকদের অবস্থার প্রশ্নটিও গুরুত্বপূর্ণ প্রোত্ত্বাবে জড়িত।

আমেরিকায় যে বিরাট শিক্ষা প্রতিষ্ঠান গড়ে উঠেছে তার প্রধান দুর্বলতা হল প্রথমত, শিক্ষার্থীর তুলনায় শিক্ষকের অভাব; দ্বিতীয়ত, সাধারণভাবে সব বিষয়ের জন্য উপযুক্ত শিক্ষকের অভাব; তৃতীয়ত, বিজ্ঞান বিষয়ে উপযুক্ত শিক্ষকের অভাব। সোভিয়েতের প্রথম স্পূর্ণনিকের পর আমেরিকান সিনেটে আমেরিকার শিক্ষা সম্বন্ধে বিশেষভাবে যখন তদন্ত করা হয় এবং বহু সংখ্যক শিক্ষাবিদের মতামত গ্রহণ করা হয়, তখন প্রত্যেকে উপরিউক্ত তফাবহ গলদণ্ডিলির উল্লেখ করেন।

বস্তুত আমেরিকার শিক্ষা-সংকট ও শিক্ষকের অভাব দিনের পর দিন ঘেতাবে তীব্রতর হয়ে উঠেছে তাতে আমেরিকার চিন্তাশীল ব্যক্তিবা খুবই শক্তিহীন হয়ে পড়েছেন। সাপ্তাহিক New Leader-এর সম্পাদক গভীর দুঃখ প্রকাশ করে লিখেছেন (১৬ই জুন, ১৯৫৮) : “Most revealing is the way the once proud profession of teaching is being shunned. An additional 228,000 teachers are needed this. Year in elementary and secondary schools to meet enrollment increases and to replace teachers leaving the schools. Yet only 98,000 college graduates qualified for teaching last year and of those, only 70% actually went into the schools. More than 100,000 left the profession last year. The pay offered to teachers is certainly one reason. One of every four teachers receives less than \$ 3,500 a year and about 46,000 get less than \$ 2,500.” শুধু যে স্কুলগুলিতেই শিক্ষকের অভাব তাই নয়, কলেজ ও ইউনিভার্সিটিগুলিতেও এই অভাব প্রকট হয়ে উঠেছে। New Leader-এর সম্পাদক বলেন : “At 829 colleges & universities recently queried, 1,196 teaching positions were unfilled. And while 40%

of all college teachers had doctoral degrees in 1953-54 within three years the figure had dropped to 23% more over, during the same period the percentage with less than a M.A. has risen from 18 to 23."

বিজ্ঞানের অধ্যাপক Irving Adler বিধ্যাত Nation পত্রিকায় ( ১০ই মে, ১৯৫৮ ) দেখিয়েছেন যে, আমেরিকায় ১৯৫০ সালে স্থানে ১০০০ বিজ্ঞানের শিক্ষক পাস করে বেরিয়েছিলেন, ১৯৫৬ সালে স্থানে ৪,৩০০ জন পাস করেছিলেন ও তার মধ্যে মাত্র ৬০% শিক্ষকতা গ্রহণ করেছিলেন ; আর গণিত শিক্ষকদের সংখ্যা নেমেছিল ৪,৬০০ থেকে ২,৫০০তে । অধ্যাপক এ্যাডলার এ অবস্থার জন্য তিনটি কারণ দিয়েছেন—১) আমেরিকার সামরিক বাহিনী অসম্ভব রকমে বেড়ে যাওয়াতে, তা আমেরিকার শিক্ষিত গণশক্তিকে ( trained man-power ) শোষণ করে নিয়ে যাচ্ছে, ২) প্রচুর ঐর্ষ্যশালী সামরিক শিল্পগুলি বেশী বেতন দিচ্ছে, ৩) মুদ্রাঙ্কিতির ফলে শিক্ষকদের প্রকৃত বেতন খুবই কমে গিয়েছে ; ১৯৩৫ সালে আমেরিকান শিক্ষকের গড়পড়তা আয় ছিল একজন স্থানিক শ্রমিকের সমান—যাকে ধরা যায় ১০০ ; ১৯৫১ সালে শ্রমিকের আয় বেড়ে দাঁড়াল ৪৫০এ, কিন্তু শিক্ষকের ভাগো ঢুকো-এর বেশী উঠল না ।

Dr. Lee A. Du Bridge ( President of California Institute of Technology ) বলেন : "Teaching is clearly one of the most important, most challenging and most difficult and demanding task in a modern society. Yet we pay school teachers less than labourers, clerks and salesman....The low salaries are but a symbol of the low regard in which the teacher is held by the community. ...This I regard as a disgraceful situation."

গত মহাযুদ্ধের সময় তিনি লক্ষের উপর আমেরিকার শিক্ষক শিক্ষকতা পরিভ্যাগ করে বেশী বেতনের অন্য চাকুরী গ্রহণ করেছিলেন । শিক্ষাপ্রতিষ্ঠানগুলির এই বিরাট ক্ষতি আজও পূরণ হয়নি, ভবিষ্যতে হবার সম্ভাবনাও কম । আমেরিকার দ্রুইজন বিশিষ্ট অধ্যাপকের মতে—“California, with 100,000 full-time teachers, began the 1957-58 school year with a shortage of 28,000 and its State Department of Education warned that the teacher-recruitment problem would be “critical” for the next decade. Prof. Bolinger, examining the national shortage, says, ‘Even if we could recruit them, we could never train them in time.’ And Peter F. Dructeer estimates that college and university faculties are losing 4,000:more teachers annually than they are acquiring—at a time when they will need an increase of 250,000 in the next 20 years.” ( Mortimer Adler and Milton Mayer : *Revolution in Education*, Chicago University Press, 1958, pp. 134-35 ).

বর্তমানের এই গুরুতর শিক্ষক-ঘাটতি ভবিষ্যতে আমেরিকায় যে আরও ব্যাপকতর হবে সে বিষয়ে শিক্ষাবিদদের বিশেষ সন্দেহ নেই । ভবিষ্যতে উচ্চ শিক্ষালয়গুলির শিক্ষক-ঘাটতি সম্বন্ধে J. P. Elder ( Dean of Graduate School of Arts and Sciences, Harvard University ) বলেন যে “guesses about how many Ph. D. 's we shall produce between now and 1970 vary from 135,000 to 235,000...either number is pathetically inadequate. Worse, about half of the number

estimated will not go into college-teaching." ( *Journal of Higher Education*, March, 1958, Ohio State University. )

কেবলমাত্র সংখ্যাগতভাবেই নয়, গুণগতভাবেও আমেরিকান শিক্ষকদের অবস্থা দিনের পর দিন অবনতির দিকে যাচ্ছে। আমেরিকান শিক্ষকদের উৎকর্ষতা সম্পর্কে অধ্যাপক এন্ডার উপরোক্ত প্রবক্ষে সংক্ষেপে বলেছেন : "Let us not be too sanguine here. At best as I look ahead, I foresee a drop in quality. This is bound to happen.",

Iwoa বিশ্ববিদ্যালয়ের অধ্যাপক Arnold Rugow এ প্রসঙ্গে বলেছেন : "A good number of teachers are not much more intelligent than the brighter sections of their students... reading nothing more serious than *Readers Digest* and *Life*." ( *Nation*, January 26, 1958. )

আমেরিকান শিক্ষকদের অযোগ্যতা সম্পর্কে কারণ অনুসন্ধান করতে গিয়ে Dr. Du Bridge বলেছেন : "I have seen too many students of good intellectual capacity withdraw from preparing for teaching, because they did not feel that the teacher-training programmes were of enough intellectual calibre. A teacher who aspires to teach mathematics in high schools get very little time to take mathematics in college, He has to take too many vocational and teacher-training methodology courses. I think the states have gone too far in their requirement for methodology and technique courses rather than in substantive courses."

আমেরিকার বিখ্যাত আণবিক পদার্থবিদ Dr. Edward Teller-ও এই একই অভিযোগ করেছেন— "High school teachers are being trained solely in one particular subject : how to teach. They are not well-trained in the subject matter they have to teach. The most important thing in a teacher is that he should love his subject and that he should be able to show that he loves his subject matter."

আমেরিকায় শিক্ষক হতে হলে শিক্ষক-কলেজে অথবা বিশ্ববিদ্যালয়ে শিক্ষা বিষয়ে কয়েকটি কোস' নিতে হয়। অনেকেই, বিশেষ করে ছাত্রীরা এ বিষয়ে আকৃষ্ট হয় এইজন্য যে এতে পাস করা খুব সহজ। American Association for the Advancement of Science-এর প্রেসিডেন্ট ১৯৪১ বলেছিলেন : "Pedagogy has been called a racket, a pressure group which has forced legislation more in the interest of the pedagogical profession than in the interest of the individual students. Schools of education are accused of padding their curriculum in an attempt to compete in standing with other disciplines." ( *Science*, Jan 4, 1952)

আমেরিকার শিক্ষা কলেজগুলিতে এত বেশী ঐচ্ছিক বিষয় (electives) বেছে নেবার জন্য ছাত্রদের দেওয়া হয় যে, মৌলিক বিষয়গুলিকে সম্পূর্ণরূপে বাদ দিয়ে ছাত্রীরা ডিগ্রী নিতে পারে। আমেরিকার শিক্ষা কোম্পে'র প্রধান বৈশিষ্ট্য হচ্ছে যে, বিষয় বস্তু, অর্থাৎ যা শেখাতে হবে তার ওপর জোর পড়ে না, জোর পড়ে শিক্ষা-প্রণালী অর্থাৎ কি ভাবে শেখাতে হবে, তার উপর। আমেরিকার একজন শীর্ষস্থানীয় শিক্ষাবিদ

Prof. Hutchins এই প্রসঙ্গে বলেছেন যে “In general they (the teachers) are not expected to know very much about their subjects.” শিক্ষক ট্রেনিং আমেরিকায় কথানি হাস্তকর স্তরে নামতে পারে তা দেখাতে গিয়ে অধ্যাপক হার্টিল হার্ডার্ড বিশ্ববিদ্যালয় ও র্যাডক্লিফ কলেজ কর্তৃক সংকলিত ও হার্ডার্ড ইউনিভার্সিটি প্রেস কর্তৃক ১৯৫০ সালে প্রকাশিত *A Hand book for College Teachers* থেকে এই উক্ত টিপ্পিটি দিয়েছেন : “Finally, at times you can very well use some harmless ‘histrionics’...suppose you are standing in front of your audience and you have in your lecture three very distinct parts. Why not for the first paragraph, stand slightly on the left side of your desk, quite naturally, and when the moment comes, say, ‘Well, now, so much for the first point,’ and then more gracefully to the right, and proceed with your second point ? And when you reach your climax, I mean your conclusion, you go back to the centre of the desk.” (*Some Observations on American Education*, 1956, pp 85-87)

আমেরিকার শিক্ষকদের শিক্ষা সম্বন্ধে কলম্বিয়া বিশ্ববিদ্যালয়ের বিখ্যাত প্রেসিডেন্ট Nicholas Murray Buteler বহুবৎসর পূর্বে ১৯২১ সালে তাঁর বাস্মরিক রিপোর্টে বলেছিলেন : “...save those exceptions which here as always prove the rule, in school, in college, or in university, are and for some time past have been, in large part quite uneducated in any large and justifiable sense of that word. The elaborate training which they have so often received is a sorry substitute for education.”

আমেরিকায় একটি চলতি কথা আছে—“যদি আর কিছু না করতে পার, শিক্ষক তো সব সময়ই হতে পারবে।” বোধ হয় আমেরিকার শিক্ষা ব্যবস্থা দেখেই বার্নার্ডশ বলেছিলেন—যারা কিছু করতে পারে, তারা করে। যারা কিছু করতে পারে না তারা শেখায়। যারা শেখাতে পারে না তারা অন্তদের শেখাতে শেখায়। Prof Kandel আমেরিকান শিক্ষকদের সম্বন্ধে যা বলেছেন তা শ’র কথাটাই সম্পূর্ণ ভাবে সমর্থন করে, “The standards of admission to the ( teaching ) occupation were so low that they almost seemed to bear out the notion that anybody could become a teacher.” (*American Education in the Twentieth Century*, 1957, p. 198 )

John Deweyর প্রয়োগবাদী শিক্ষার পদ্ধতি ( যে সম্বন্ধে “মানব মনে” জানুয়ারী ১৯৬২ সংখ্যায় আলোচিত হয়েছে ) প্রবর্তনের ফলেই আজ আমেরিকার শিক্ষায় এই অবনতি ঘটেছে। প্রয়োগবাদী শিক্ষা প্রচলনের পর থেকেই শুরু হল বিষয়বস্তু, তত্ত্ব, সাধারণ শিক্ষার অবহেলা এবং জোর পড়ল *Educational Psychology*, *Intelligence Testing and Measuring*, specialized Courses, *School Administration* ইত্যাদির উপর। এখন থেকে শিক্ষকের প্রধান দায়িত্ব হল শিক্ষার্থীর বুদ্ধি ও নীতিবোধের বিকাশ ঘটান নয়—আমেরিকানরা যার নাম দিয়েছে, total growth of the whole child.<sup>১</sup> এই প্রয়োগবাদী শিক্ষা নীতিকে ভিত্তি করেই লেখা হয়েছে psychology ও methodology-র উপর বহু সংখ্যক

(১) “As progressivism reached its full tide, the cliches, “we teach children ; not subjects,” “education is the growth of the whole child” and “education is life,” came to replace clear thinking and an increasing number of educators began to say that knowledge of subject matter was not really essential to the teacher, or at least it was much less important than other skills which the teacher must have.” ( Paul Woodring : *A fourth of a Nation*, 1957, p. 89 )

## আমেরিকা ও সোভিয়েতের শিক্ষক

বহু বহু পুস্তক—যার দ্বারা আজ আমেরিকার শিক্ষক শিক্ষাত্মাকৃত্ব ও বিপথগামী। কোনো কোনো ক্ষেত্রে এবং আংশিকভাবে এই সব পুস্তকের কিছু মূল্য থাকলেও বেশীর ভাগ ক্ষেত্রেই সেগুলি অবৈজ্ঞানিক এবং সমাজের পক্ষে ফান্তিকর। কিন্তু আশ্চর্যের বিষয়, এই বইগুলিই অস্থান দেশে এবং ভারতবর্ষেও শিক্ষক-শিক্ষায় সমাদর লাভ করছে।

শিক্ষকদের দিক থেকে এই প্রয়োগবাদী শিক্ষাপদ্ধতির মূল কথা হল শিক্ষার্থীর ব্যক্তিগত বৈষম্য। তাঁরা আবিষ্কার করলেন যে প্রত্যেকটি শিক্ষার্থী পৃথক, তার IQ, তার প্রকৃতি, তার মেজাজ, তার সামাজিক অবস্থান, তার আশা আকাঙ্ক্ষা সবই অন্দের তুলনায় পৃথক। মাঝেমের এক্যকে সম্পূর্ণভাবে উপেক্ষা করা হল, তার পৃথকভুক্তের উপরই অবৈজ্ঞানিকভাবে সব জোর পড়ল। এইভাবে আমেরিকার শিক্ষাক্ষেত্রেও ধনতাত্ত্বিক সমাজব্যবস্থার ব্যক্তিস্বাতন্ত্র্য বোধের চূড়ান্ত পরিণতি লাভ করল।

শিক্ষকদের ট্রেনিং-এর ক্ষেত্রে এই শিক্ষাদর্শনের ফল হল এই যে বিষয়বস্তুর জ্ঞান, বুদ্ধির বিকাশ, নীতিবোধ, শিক্ষার মানদণ্ড উপেক্ষিত হতে লাগল এবং শিক্ষকরা মূলবিষয়গুলি বাদ দিয়ে বহু unacademic বিষয় শিখতে লাগলেন। আমেরিকার শিক্ষক ট্রেনিং কলেজগুলিতে ৩০০ থেকে ৪০০ কোর্সের ব্যবস্থা আছে; একটি কলেজে ১০০ কোর্স' আছে। ( Woodring, পৃঃ ২০৩ )। যে কলেজে কোর্স' যত বেশী, সেই কলেজের সম্মান ও জনপ্রিয়তা সেই অস্থাপাতে বেশী এবং তার ছাত্র সংখ্যাও সেই পরিমাণে বেশী।

এই শিক্ষাপদ্ধতির ফলে ছাত্রদের শেখাবার মতো কোনো মৌলিক বিষয়েই শিক্ষাকরা যথেষ্ট জ্ঞান লাভ করেন না। দ্রুইজন আমেরিকান শিক্ষাবিদ বলেছেন : "It is this expansion and proliferation which has weakened the professional courses and opened them to the charge that all courses in education teach the same thing and that all are 'vagued up'. ...the trend is in the direction of preparation in broad subject fields rather than in specific subjects. Science teachers prepare in science with some work in each several branches, rather than in just chemistry, or physics, or biology." ( Grieder and Romine : *American Public Education*, 1955, p. 32 )

এইভাবে যাঁরা শিক্ষক-কলেজ থেকে পাস করেন তাঁরা সব বিষয়েই পড়াবার অধিকারী হন। ওয়াশিংটন রাজ্যে শিক্ষকদের একটা সাধারণ সার্টিফিকেট দেওয়া হয় যার জোরে শিক্ষকরা যে কোন স্তরে যে কোনো বিষয়ে শিক্ষা দিতে পারেন। যে শিক্ষক গণিত কিম্বা পদাৰ্থবিজ্ঞ জানেন না, তাকে এই বিষয়তেই ক্লাস নিতে বলা হয়—এরূপ ঘটনা আমেরিকার স্কুলগুলিতে প্রায়ই ঘটে থাকে।

এই প্রসঙ্গে আমেরিকার অন্ততম শ্রেষ্ঠ Rocky Cove Teachers College-এর সহ-অধ্যক্ষ অধ্যাপক উড়্রিংকে যে চিঠি লিখেছিলেন তা থেকেই আমেরিকার শিক্ষকদের শিক্ষার রূপটা অনেকখানি বোঝা যাবে : "Rocky Cove really does not worry much about minimums and requirements, for we have a flexible curriculum and the best system of guidance to be found anywhere.... We also require more practice teaching, or as we call it, "professional laboratory experience" than any other college in the country so there is less need for academic courses—our students learn by doing, It is easy to understand why Rocky Cove is applauded by students....The new Dean, Dr. Tyland K. Foone, really believed in democracy. He asked all faculty members and students to call him Ty and Ty Foone soon was accepted as a real pal by students and townspeople as well. In his speeches he spoke humorously of the academicians, intellectuals and stuffed shirts who inhabited

the ivory towers of the campus.... 'Ten years after you graduate', he told his students, 'you will have forgotten every thing you learned from books but if the college has taught you how to get along with people you will do all right.' Ty often said : 'We are interested in children, not theories.'...If you keep on talking about things like values, phylosophy, intellectual discipline, and subject matter, everybody will know you are an old fuddy-duddy, After all, if you are not for us you are against us;" ( Woodring, pp 190-202 ).

আমেরিকায় শিক্ষক-ঘাটতির অগ্রতম প্রধান কারণ শিক্ষকদের স্বল্প বেতন। শিক্ষকদের বেতন এক এক রাজ্যে এক এক রকম। বড় বড় শহরগুলিতে একটু বেশী। প্রাইমারী স্কুলের শিক্ষকদের গড়পড়তা বেতন বৎসরে \$ ২,০০০ থেকে \$ ৩,০০০ হাজার। নিম্নো শিক্ষকদের বেতন আরও কম। হাই স্কুল শিক্ষকদের বেতন \$ ৩,০০০ থেকে ৫ অথবা ৬ হাজার। অগ্রন্থ পেশার সঙ্গে তুলনা করলে দেখা যায় যে, শিক্ষকদের আয় অনেক কম—যেমন শিল্প-শ্রমিকদের গড়পড়তা বেতন \$ ৪,০৪৯, খনি শ্রমিক \$ ৪,৩৫০, যানবাহন \$ ৪,৩১৮, পাবলিক ইউটিলিটিজ \$ ৪,০৩৯।<sup>12</sup>

Charles P. Hogarth কলেজ'ও ইউনিভার্সিটির শিক্ষকদের বেতন সম্বন্ধে আলোচনা করে দেখিয়েছেন যে অগ্রন্থ ক্ষেত্রে গত ১৫ বৎসরে যে হারে বেতন বৃদ্ধি হয়েছে শিক্ষকদের ক্ষেত্রে তা মোটেই হয়নি। তিনি আরও দেখিয়েছেন যে একজন উচ্চশ্রেণীর প্রফেসারের বেতন হচ্ছে \$ ৬,০০০, এসোসিয়েট প্রফেসারের \$ ৫,০০০ এসিস্টেন্ট প্রফেসারের \$ ৪,০০০, আর ইন্সট্রাকটরের \$ ৩,০০০। ( Crisis in Higher Education, 1957, pp 23-27 )

অধ্যাপক Ruml ও Tickton অন্যান্য পেশার বেতনের সঙ্গে শিক্ষকদের বেতনের যে তুলনা করেছেন তা থেকেই বোঝা যায় আমেরিকার ধনতান্ত্রিক সমাজে শিক্ষকদের স্থান কত নিম্নে :

|                                                 | Average<br>Yearly Income | Real Purchasing<br>Power |
|-------------------------------------------------|--------------------------|--------------------------|
| Tobacco Manufacturing Worker—                   | \$ 2,700                 | 100                      |
| Elementary School Teacher ( large city )—       | \$ 4,817                 | 163                      |
| High School Teacher ( large city )—             | \$ 5,526                 | 184                      |
| Associate Professor ( large State University )— | \$ 5,600                 | 185                      |
| Railroad Fireman—                               | \$ 6,180                 | 204                      |
| Railroad Conductor—                             | \$ 6,676                 | 219                      |
| Full Professor ( large State University )—      | \$ 7,000                 | 229                      |

এই তথ্যগুলি দিয়ে অধ্যাপকদ্বয় মন্তব্য করেছেন যে "The deterioration of the top ( ie highest professional ranks in education ) is so great that it affects the attractiveness of the academic career as compared to other professional and occupations." ( Teaching Salaries Then and Now, Bulletin No. 1. p. 10 )

Minnesota University'র বিখ্যাত শরীরতত্ত্ববিদ Prof. Maurice Visscher এই প্রসঙ্গে বলেছেন যে, "Support of Scholarship in the Western Hemispheres has nearly always been stinted, and that it has deteriorated badly over the last two decades despite the general prevalence of an unprecedented prosperity... the relative economic status of the academic profession has gone down rather steadily over the last half century.... To-day,

the academic profession's economic status is little better than half as good as it was in 1900." ( Nation, Nov 9, 1957 )

সমাজতাত্ত্বিক Vance Packard তাঁর *Status Seekers* New York, 1960, যে অস্থান বৈজ্ঞানিক-দের মতো একজন এনথেপোলজিস্ট-এর গড়পড়তা বাংসরিক আয় হচ্ছে \$ 8,100। তাঁর সঙ্গে তুলনা করে প্যাকার্ড দেখাচ্ছেন যে একজন মেকানিকাল বা ইলেক্ট্রিকাল ইঞ্জিনিয়র তাঁর চাকুরী আরম্ভ করেন \$ 5,000 এবং কয়েক বৎসরের মধ্যেই তিনি বৎসরে \$ 1,000 উপায় করেন (এবং অনেক স্নিপুণ শ্রমিকের আয়ও এই রকম।) তাঁরপর প্যাকার্ড বলেন : "Young physicists with Ph. D. often start to work with private firms at higher pay than their professors back at the university are making, who have been working more than 20 years—and who taught the neophytes most of what they know". (p.104)

প্যাকার্ড নিউ ইয়র্কের ৩০/৪০টি বিজ্ঞানদাতা কোম্পানির কর্মচারীদের বাংসরিক বেতনের নিম্নের উদাহরণগুলি দিয়ে—

Copy writers... \$ 12,500 to 30,000

Copy chiefs.....\$ 27,500 to \$ 60,000

Account Executives.....\$ 15,000 to \$ 75,000

Research Directors.....\$ 15,000 to \$ 35,000

Art chiefs ... ... ... \$ 30,000 to \$ 50,000

বলেছেন যে এই উদাহরণগুলি "might make a \$ 5,000-a-year College Professor with a Ph. D. drool" (P. 105)

হার্ডি বিশ্ববিদ্যালয়ের অর্থ শাস্ত্রের অধ্যাপক Seymour Harris একটি প্রবন্ধ ("Who Gets Paid What ?" Atlantic Monthly, May 1958) বলেছেন যে যেখানে একটি মন্ত প্রস্তুতের কারখানার ম্যানেজারকে দেওয়া হয় বৎসরে \$ 800,000, সেই দেশেই বিশ্ববিদ্যালয়ের সর্বোচ্চ বেতনভোগী প্রেসিডেন্টের বাংসরিক বেতন \$ 85,000, এবং বিশ্ববিদ্যালয়ের প্রেসিডেন্টের গড়পড়তা বেতন \$ 11,000। আমেরিকার বড় বড় ব্যাঙ্ক ও শিল্প প্রতিষ্ঠানের বহু উচ্চ পদস্থ কর্মচারীদের বেতন বৎসরে \$ 25,000 থেকে \$ 500,000।

এগুলি হচ্ছে ধনতাত্ত্বিক সমাজের মূল্যবোধের কয়েকটি মাত্র জাঙ্গল্যমান উদাহরণ। মুনাফালোভী সমাজের এইটাই নিয়ম—একজন অধ্যাপক, যিনি অনেক বেশী বুদ্ধিমান, যিনি সমাজের হিতকারী, ও যিনি অনেক বেশী পরিশ্রম করেন, তাঁর তুলনায় একজন মন্ত প্রস্তুতকারী ও অস্থান্ত ব্যবসায়ীরা বহুগ বেশী উপায় করেন, সমাজে ও দেশে তিনি অনেক বেশী সম্মানিত ও প্রতাবশালী।

Prof. Korol তাঁর বইতে ( Soviet Education for Science and Technology ) সোভিয়েতে ও আমেরিকায় বিভিন্ন পেশা ও তাঁর বেতন সম্বন্ধে বিভিন্নভাবে গবেষণা করে যে মিক্কান্তে উপনীত হয়েছেন তা হল এই :

| Category       | USA | USSR |
|----------------|-----|------|
| Labourer       | 1·0 | 1·0  |
| Truck Driver   | 1·3 | 2·3  |
| School Teacher | 1·6 | 3·3  |
| Professor      | 2·5 | 16·0 |

এই দুই দেশের শিক্ষকদের বেতন তুলনা করে Prof. Eurich বেশ উক্তার সঙ্গেই বলেছেন যে “the critical teacher shortage in the United States, although foreseen a decade ago, has become more acute each year. The increase in number of inadequately prepared teachers, the relative deterioration of teachers' salaries, crowded class rooms—these are frightening symptoms, for the richest nation on earth. … The dramatic ways in which Russia has laid claim to world supremacy in science may well prove to be a spur to our own greatest period of educational advance. ( Atlantic Monthly, April, 1958 )

স্পুনিকের পর ১৯৫৮ মালে শিক্ষার উন্নতি সাধন করার জন্য আমেরিকা সরকার একটি কমিশন বিসিয়েছিলেন। এই কমিশন তাদের রিপোর্টে ( Report of Educational Policy Commission, 1958, p. 11 ) বলেছেন যে শিল্পপ্রতিষ্ঠানগুলি গড়পড়তা মহিলা কলেজ গ্র্যাজুয়েটদের \$ ৪৩৩৬, আর পুরুষ গ্র্যাজুয়েটদের \$ ৫০০০ করে বেতন দেয়, শিক্ষকরা এর তুলনায় অনেক কম বেতন পেয়ে থাকেন, তাই শিক্ষার উন্নতির জন্য শিক্ষকদেরও এই হারে বেতন দেওয়া সর্বপ্রথম প্রয়োজন। হিসাব করে দেখা গেছে এই হারে সরকারী স্কুলের শিক্ষকদের বেতন দিতে হলে আমেরিকান সরকারের প্রয়োজন হবে ৮ শত কোটি ডলার। আমেরিকান সরকার অনায়াসে শিক্ষার জন্য এই অর্থ ব্যয় করতে পারত যদি তারা ঠাণ্ডা যুদ্ধ চালনা করার জন্য সহস্র সহস্র কোটি ডলার খরচ করা বন্ধ করত। Prof. Eurich-এর মতো আরও বহু আমেরিকান তাই আশা করেছিলেন; কিন্তু শীঘ্রই তাদের নিরাশ হতে হল। শাস্তির পথে আমেরিকান সরকার অগ্রসর হল না, তারা ঠাণ্ডা যুদ্ধের উপর আরও জোর দিল। তাই অধ্যাপক ইউরিখ উপরি উক্ত প্রবন্ধে আক্ষেপ করে বলেছেন : “As a result prospect of federal aid to education are as dim as ever.”

১৯৫৯ মালে আমেরিকান রাজ্য সরকারগুলির অধীনে ১৩,১৪,০০০ শিক্ষক নিযুক্ত ছিলেন। স্কুল কলেজের এই শিক্ষকরা শতকরা কতজন বৎসরে কত ডলার বেতন পান তা নিম্নে দেওয়া হল ( Statistical Abstract of the US, 1959, p. 420 )

|         |    |       |                       |
|---------|----|-------|-----------------------|
| 7,000   | or | 0·5%  | get less than \$1,200 |
| 55,000  | or | 3·9%  | get \$1,200—2,399     |
| 319,000 | or | 22·8% | get \$2,400—3,599     |
| 505,000 | or | 36·1% | get \$3,600—4,799     |
| 297,000 | or | 21·2% | get \$4,800—5,999     |
| 134,000 | or | 9·6%  | get \$6000—7199       |
| 80,000  | or | 5·7%  | get \$7200 and more.  |

আমেরিকান শিল্পতিদের বিখ্যাত সামাজিক মুখ্যপত্র Business Week ( 8, January, 1955 ) হিসেব করে দেখিয়েছিল যে যুদ্ধের পর মূল্য বৃদ্ধি হয়েছে অনেক, কিন্তু শিক্ষকদের বেতন বাড়েনি, তার ফলে ১৯৪১ মালের তুলনায় তাদের আয় ১২% কমে গিয়েছে, যদিও এই সময়ের মধ্যে শ্রমিকদের প্রকৃত আয় ( real wages ) ৫৫% বেড়ে গিয়েছে।

আমেরিকান শিক্ষকদের বেতনই যে শুধু কম তা নয়, তাদের চাকরীর বিশেষ কোনো নিরাপত্তাও নেই। খুব সামাজিক কারণেই তাদের চাকরী যেতে পারে। সকলেই জানেন যে unAmerican activities-এর অভ্যাসে অনেক শিক্ষকের চাকরী গিয়েছে। এসব ছাড়াও আমেরিকান শিক্ষকদের বহু অভিযোগ রয়েছে।

পূর্বে উল্লিখিত বইতে Charles P. Hogarth কেন উপযুক্ত আমেরিকানরা শিক্ষকতার প্রতি আকৃষ্ট হয় না তার কারণ সমস্যে আলোচনা করে বলেছেন যে স্বল্প বেতন ও নিরাপত্তার অভাবই একমাত্র কারণ নয় ; আরও একটা বড় কারণ হল শিক্ষকদের ব্যক্তি-স্বাধীনতার অভাব। “College and school teachers cannot live their own lives to the extent that people in business or people in other professions can. They realise that in some cases college teachers have to make their lives conform to the standards of politicians or ministers or others who consider it their responsibility to say what is and what is not acceptable conduct for college teachers. The heads of some colleges are subjected to considerable pressure to employ friends and acquaintances of people who feel that the college is obliged to them in some way.” আমেরিকার গণতন্ত্র free society, free enterprise-এর কি চমৎকার ছবি !

আমেরিকায় শিক্ষকদের বেতনের স্বল্পতার একটা কারণ এই যে সেখানে স্কুল শিক্ষকদের অধিকাংশই হচ্ছেন মহিলা এবং আমেরিকার তথাকথিত গণতান্ত্রিক সমাজে মহিলাদের স্থান পুরুষদের চাইতে নিম্নে। ৪০ বৎসর পূর্বে সেখানে মোভিয়েতের সমাজতান্ত্রিক ব্যবস্থায় মহিলা ও পুরুষের জন্য একই কাজের জন্য একই বেতনের নীতি চালু করা হয়েছে, সেখানে আমেরিকায় এত গণতন্ত্র ও সাম্যের ঘোষণা সত্ত্বেও শিল্পে, ব্যবসায়ে, শিক্ষায় সর্বত্র একই কাজের জন্য মহিলাদের বেতন পুরুষদের থেকে কম। কয়েকজন অধ্যাপক তাঁদের বইতে লিখেছেন : “The teaching profession has been constantly struggling against the tradition that women should be paid less than men for equivalent work.” ( Willing, Krug, etc : Schools and our Democratic Society, 1951, p. 314).

বিখ্যাত নরওয়েজিয়ান সমাজতান্ত্রিক Gunner Myrdal তাঁর বিরাট গ্রন্থ (An American Dilemma, 1944. p. 885) বলেছেন : “Considering the importance attached to education in America, it is surprising that the teacher has not been awarded a higher status in American society. Learning has never given much prestige, and until recently the teacher has been held on a relatively low economic level without much security of tenure in most places. And even to-day he is, relatively speaking, not well paid, and his tenure is not secure, particularly in the South. Their status as employees is stressed. This applies to all teachers, though in different degrees. The teachers in grade schools, mostly women, are socially and economically placed at a disadvantage compared with other professionals with the same amount of preparation. The professors at colleges and universities are generally accorded middle class status, definitely below that of a successful businessman.” গুণার মিরডাল আমেরিকার শিক্ষাব্যবস্থা পরীক্ষা করে এই সিদ্ধান্তে উপনীত হয়েছেন যে “the final educational results do not measure up to the great amount of funds and time which go into schooling in America.”

সরকারী রিপোর্ট থেকে সংগৃহীত নিম্নের তথ্যগুলি থেকে বোঝা যায় আমেরিকার গড়পড়তা পরিবার তার প্রতিটি ডলার কিভাবে খরচ করে এবং শিক্ষা ও সংস্কৃতির প্রতি তাদের কতখানি দরদ : ( Family, Income, Expenditure and savings in 1950, US Department of Labour, Bureau of Labour Statistics, Washington, 1953 )

|      |                                              |
|------|----------------------------------------------|
| 27   | cents spent for food and non-alcoholic drink |
| * 25 | „ „ „ housing (rent, maintenance, utilities) |
| 12   | „ „ „ clothes, cosmetics etc.                |
| 11½  | „ „ on transportation & automobile           |
| 5½   | „ „ „ for recreation                         |
| 5    | „ „ „ medical care                           |
| 5    | „ „ „ Personal business                      |
| 4    | „ „ „ alcoholic drinks                       |
| 2½   | „ „ „ Tobacco                                |
| 1½   | „ „ on religions and welfare activity.       |
| 1    | „ „ „ private education and research.        |

Alfred griswold (President, Yale University) ১৯৫১ সালে তাঁর সভাপতির ভাষণে বলেছিলেন যে আমেরিকার সামগ্রিক ধরচের হিসাব করলে দেখা যায় যে মোট ধরচের মাত্র ৪·১% শিক্ষার জন্য ধরচ হয়। অস্থায় ধরচের সঙ্গে তিনি তুলনা করে দেখিয়েছেন :

| Item                                 | In Billion Dollars |
|--------------------------------------|--------------------|
| Tobacco and alcoholic Beverages..... | 14·5               |
| Automobiles.....                     | 14·5               |
| Recreation.....                      | 13·0               |
| Education.....                       | 12·0               |

Griswold আরও বলেছেন যে আমেরিকানদের টাকার কোনো অভাব নেই ; বিলাস দ্রব্যের জন্য ধরচ না কমিয়েও অনেক টাকা তাঁরা শিক্ষার জন্য ধরচ করতে পারে, কিন্তু শিক্ষার প্রয়োজনীয়তা তাঁরা বোধ করে না। "Our only valid reason for not doing so is that we do not wish to, not that the resources are lacking ; and the most generous explanation of this lack of motive is the lack of understanding....There statistics have received nationwide publicity and attention. Yet they have not produced the necessary educational funds. They have been shouted from housetops, but they have not generated the will to supply these funds." (In the University Tradition, Yale, 1957, pp 146-47 )

আমেরিকান সমাজে মাঝুরের মূল্য বিচার হয় তাঁর টাকার পরিমাণ দিয়ে—যার মত বেশী টাকা তাঁর তত বেশী সম্মান, যার যত কম টাকা, তাঁর তত কম সম্মান। এই সমাজে শিক্ষকদের আয় খুবই সামান্য, স্বতরাং সমাজে তাঁদের সম্মানও কম এবং তাঁরা অবহেলিত এবং মালিকশ্রেণীর দ্বারা দৃশ্য হয় "egg heads", "dreamers", "failures", "unsuccessful", ইত্যাদি। Giswold বলেন যে আমেরিকার চিন্তাধারা অনুসারে—"the scholar is pedant, bookwarm, antiquarian, eccentric,

\* আমেরিকার সাধারণ লোকের মোট আয় থেকে বাড়ি ভাড়ার জন্য চলে যায় এক চতুর্থাংশ এবং অনেক ক্ষেত্রে তাঁর অনেক বেশী। আমেরিকার তুলনায় সোভিয়েতে শিক্ষকদের ও শ্রমিকদের বাড়ি ভাড়া, লাইট, গ্যাস ইত্যাদির জন্য ব্যয় হয় তাঁদের আয়ের হার অনুপাতে ৫ থেকে ১০%। দ্বিতীয় গ্রামে শিক্ষকতা করেন তাঁদের বাড়ি ভাড়া দিতে হয় না। উপরের তালিকার আয় একটি বিষয় দ্রষ্টব্য এই যে আমেরিকানদের মোটর গাড়ী, মদ, সিগারেট, প্রসাধন সামগ্রীর জন্য ধরচ কর বেশী, এবং বই, শিক্ষা ইত্যাদির জন্য ধরচ কর কম।

misanthrope, a queer, cantankerous, carping individual out of sorts with society and ill at ease with himself." ( p, 111 )

বস্তুতপক্ষে আমেরিকার অর্থকেন্দ্রিক শিক্ষাব্যবস্থায় মাঝুমের চিন্তাশক্তির খুব বিকাশলাভ ঘটে না। চিন্তাশীল আমেরিকানরাই একথা আজ মুক্তকণ্ঠে স্বীকার করছেন। আমেরিকার শিক্ষা সম্বন্ধে Illinois University-র Prof. Arthur Bestor বলেছেন : "it is not a democratic school system at all. It is simply an anti-intellectual school system. Is there any public high school in the U.S.A in which the top-ranking scholar enjoys a fraction of the prestige of the football captain ?"

আর একজন অধ্যাপক George Schmidt বলেন : "If the colleges and universities ..... had some of the aspects of a variety show, they were merely reflecting American life as a whole." ( *Liberal Arts College*, 1958, p. 207 )

আমেরিকার মানসিকতার মানের অবনতির কথা চিন্তা করে Prof. Baker Brownell ( Professor of Philosophy, Northwestern Univetsity ) বলেছেন : "not one in fifty college graduates ever again reads a book in great intellectual tradition after he graduates....the average college man...reaches his high point of cultural maturity before he is 25 and deteriorates rapidly thereafter." ( *The College and the Community : A Critical Study of Higher Education*, 1952, p. 35 )

আউনেল তারপর বলেছেন যে আমেরিকান শিক্ষার বিফলতার মূল কারণ হচ্ছে "the deadly divorce between learning and action" এবং "the disastrous cleavage between ends and means."

কিন্তু এসব সঙ্গেও একশ্রেণীর শিক্ষক, অধ্যাপক, সেধক; ইন্টেলেকচুয়াল আছেন যারা চিন্তা করেন, যাদের চিন্তা করার সাহস আছে। আমেরিকার শাসকশ্রেণী এন্দের ভয় ও অবিশ্বাসের চোখেই দেখে। এই চিন্তাশীল ব্যক্তিদের সম্বন্ধে তাদের প্রতিক্রিয়া সেক্সপীয়রের জুলিয়াস সিজারের মতো—"He thinks too much, such men are dangerous." অধ্যাপক Hutchins বলেছেন—"The United States has not set great store by intellectual achievements. In fact the general suspicion of intellectuals and intellectualism pervades the country. In some quarters there is a tendency to equate intellectualism with radicalism, or even more dangerous proclivity." ( p. 25 )

বর্তমানে Un-America Activities-এর অভ্যন্তরে আমেরিকার চিন্তাশীল ব্যক্তিদের উপর যে নির্যাতন চলেছে ও ফলে আমেরিকার চিন্তাজগতে যে দৈনন্দিন দেখা দিয়েছে, সে সম্বন্ধে গভীর উদ্বেগ প্রকাশ করে Harold Taylor, President, Sarah Lawrence College, বলেছেন যে বর্তমান আমেরিকায় "the creative gift had been lost" ও "there is no more any intellectual ferment among students and teachers." কলেজ ও বিশ্ববিদ্যালয়ের ছাত্রছাত্রীরা ও শিক্ষকরা দেশের ও জগতের প্রধান প্রধান গুরুত্বপূর্ণ সমস্যাগুলি সম্বন্ধে বেশীর ভাগ ক্ষেত্রেই উদাসীন, চিন্তাজগতের সঙ্গে তাদের বিশেষ কোন সংস্পর্শ নেই,

তাদের জীবনদর্শন নেতৃত্বাচক—“the problems of philosophy have been detached from the problems of men and women..... Ambivalence and the refusal of commitment are character of contemporary American literature and American philosophy in the colleges. .... (The philosopher) is simply one more exponent of the ethical neutrality be to found in the rest of the curriculum and most of the College life.” (On Education and freedom, 1954, p.134)। আমেরিকার ধনতান্ত্রিক সমাজে আজ ব্যক্তি সমাজ থেকে বিছিন্ন, সমগ্র মানবজাতি থেকে বিছিন্ন, এবং এই বিছিন্নতাই আমেরিকার Dewey—Freud-এর দ্বারা অঙ্গুপ্রাণিত প্রয়োগবাদী শিক্ষাবিধির মধ্য দিয়ে নানাত্বে আঘাতপ্রকাশ করছে।

আমেরিকা ভূমণ্ডলে আমেরিকান ব্যক্তি মানুষের এই বিয়োজিতরূপ রবীন্ননাথের চোখে ধরা পড়ে ছিল। তাই তিনি আমেরিকান টেকনোজ্যাটিক সভ্যতাকে বলেছিলেন, “দানবীয় সভ্যতা,” এবং নিউ ইয়র্ক শহরকে বলেছিলেন “মানুষের মরুভূমি”। সেই সময়কার লেখা “মাটির ডাক” কবিতায় (১৩২৮) আমেরিকান সভ্যতাকে উপলক্ষ্য করে লিখেছিলেন—“তৃষ্ণি যে নাই, কেবল নেশা, ঠেলাঠেলি, নাই তো মেশা, আবর্জনা জমে উপার্জনে।.. শৃণ্যতারে সাজায় নানা সাজে,....লক্ষ্য কোথায় পালায় দূরে, কাজ ফলে না অবকাশের মাঝে।” রম্যা রল্যাং ষষ্ঠি তমজন্ম বার্বিকী উপলক্ষ্যে রবীন্ননাথ পুনরায় এই প্রসঙ্গেই উত্থাপন করে বলেছিলেন : আমেরিকায় অবস্থান কালে, যত্সংঘ সমূহ (organisation) ব্যক্তিগত (personal) মানুষকে একেবারে নির্বাসন দিয়া যন্ত্রগত (mechanical) মানুষকে প্রকাণ পদ্ধতি-পিণ্ডের মধ্যে সংহত করিয়া প্রচণ্ড শক্তি অর্জন করিয়া দ্রুত ও বিপুল প্রসার লাভ করিতেছে দেখিয়া আমার মন পীড়িত হইয়াছিল।..... মানুষের মনে মানুষের সম্পর্ক, তাহার দৈনন্দিন জীবন যাত্রার প্রাণ ও অঙ্গুভূতির অভাব প্রতিদিন বাড়িয়া চলিয়াছে এবং ধীরে ধীরে এই যন্ত্রেরই অংশ মাত্র হইয়া দাঁড়াইয়াছে বলিয়া কর্তব্য ও দায়িত্ববোধের প্রয়োজন সে অনুভব করে না। প্রাণ-শক্তিকে পরিহার করাতে এই যন্ত্রবন্দ জড়শক্তির দোহাই দিয়া আজিকার দিনে ভয়াবহ অত্যাচার ও অবিচার করা সহজসাধ্য হইয়াছে, কারণ জড়শক্তি অন্য সকল বিচার-বিচেনাকে পদদলিত করিয়া আপন উদ্দেশ্য সাধনে দ্বিধাত্বী নির্মাণত্বে অগ্রসর হয়।.... এই অধুনা জড় পৌত্রলিকতার (Fetish worship) প্রভাবে অগ্রসর মানবীয় ধর্ম লোপ পাইতে বসিয়াছে, মানুষ ও মহুয়ুক্ত বলির অসংখ্য উপায় এই পৌত্রলিকতাই দিন দিন যোগাইয়া দিতেছে।” (প্রভাত মুখোপাধ্যায় : রবীন্ন-জীবনী ৩য়, পৃঃ ১৬৯)।

বলশেভিক বিপ্লবের পর সোভিয়েত সরকারকে এক বিরাট সমস্যার সম্মুখীন হতে হল—জনসাধারণের নিরক্ষরতা দুরীকরণ ও উচ্চশিক্ষার বিস্তার। রাশিয়ার তিন-চতুর্থাংশ লোকই তখন নিরক্ষর, আর এশিয়ার সোভিয়েতগুলিতে নিরক্ষরতা শতকরা ১৫ জনেরও বেশী। সমগ্র দেশে শিক্ষকের সংখ্যা ছিল মাত্র দুই লক্ষের কিছু বেশী।

[ আগামী সংখ্যায় সমাপ্ত ]

# ପୁନ୍ଦ୍ରଶାନ୍ତି

## ଯୁଦ୍ଧ, ଶାନ୍ତି ଓ ମାନବମନ

ଶାନ୍ତି ଓ ସର୍ବାତ୍ମକ ନିରାନ୍ତ୍ରୀକରଣେର ଜୟ ମହାତ୍ମାତେ ଅଭ୍ୟାସିତ ମହାସମ୍ମେଲନ ପାଇମାଣବିକ ଯୁଗେର ଏକଟି ବିଶେଷ ତାତ୍ପର୍ୟପୂର୍ଣ୍ଣ ସଟନା । ପୃଥିବୀର ଶାନ୍ତିକାମୀ ଜନଗଣେର ଆଡାଇ ହାଜାର ପ୍ରତିନିଧିର ପ୍ରାୟ ଏକବାକେ ଶାନ୍ତି ଓ ସର୍ବାତ୍ମକ ନିରାନ୍ତ୍ରୀକରଣେର ପକ୍ଷେ ଅଭିମତ ପ୍ରକାଶ ଶାନ୍ତି ଆନ୍ଦୋଳନେର ଏକ ବିଜୟଶ୍ଵର ପଦକ୍ଷେପ । ବିଶେଷ ଉତ୍ତରେ ଏହି ମହାସମ୍ମେଲନେ ବିଭିନ୍ନ ଧର୍ମ, ଜାତି ଓ ମତାବଳୀଦେର ଏକତ୍ର ସମାବେଶ । ଦଲଗତ ପାର୍ଥକ୍ୟ, ଆଦର୍ଶଗତ ବୈବମ୍ୟ, ଜାତିଗତ ସଂକାର, ବିଭିନ୍ନତା ମତେବ ଶାନ୍ତି ଓ ସର୍ବାତ୍ମକ ନିରାନ୍ତ୍ରୀକରଣ ପ୍ରଶ୍ନେ ଏଂଦେର ଆଗ୍ରହ ଓ ସର୍ବବାଦୀମନ୍ମତ ଦିନାନ୍ତ ନିଃମନ୍ଦେହେ ଶୁଭ ଭୟବ୍ୟତେର ଶୁଭନା । ମହ୍ୟୋଗିତାଭିତ୍ତିକ ବିଶ୍ୱ-ସମାଜ ଗଠନେର କ୍ଷମିତ ପୂର୍ବାତ୍ମା । ପ୍ରତିନିଧି ହିସେବେ ଏ ସମ୍ମେଲନେ ଯୋଗଦାନେର ଗୌରବେ ଆମରା ଗର୍ବିତ, ଆବାର ତଦ୍ଦର୍ଶନ ଗୁରୁଦାୟିତ୍ବ ପାଲନେର ସୀମିତ କ୍ଷମତାର ଜୟ କୁର୍ତ୍ତିତ ।

ଏହି ମହାସମ୍ମେଲନେ ପରମାୟୁଦ୍ଧର ଭୟବହତା, ଶାନ୍ତିର ଯୌନ୍ତିକତା ଓ ସର୍ବାତ୍ମକ ନିରାନ୍ତ୍ରୀକରଣେର ସନ୍ତାନ୍ୟତା ବିଭିନ୍ନ ଦୃଷ୍ଟିକୋଣ ଥେକେ ଆଲୋଚିତ ହୋଇଥାଏ ବହୁ ମମ୍ପା ନତୁନ ଆଲୋକପାତେ ଆଜ ସମାଧାନମାତ୍ରର ପ୍ରତୀଯମାନ । ଆବାର ଅନ୍ତଦିକେ ଏହି ଆଲୋଚନାର ଏତେ ପରିଚ୍ଛୁଟ ଯେ ଶାନ୍ତିର ପଥ ସ୍ଵଗମ ନୟ, ଯୁଦ୍ଧର ମନ୍ଦିରନା ସତାଇ ବିଶ୍ୱମାନ ଓ କିଛି ମମ୍ପା ହୁରାଇ ଓ ଜାଟିଲ । ଶାନ୍ତିକାମୀ ମାନୁଷେର ସଂଖ୍ୟାଗରିଷ୍ଠତା ମନ୍ଦେହାତୀତଭାବେ ପ୍ରତୀଯମାନ କିନ୍ତୁ ବିରଦ୍ଧପକ୍ଷେର ମଂଥ୍ୟ ଓ ଶକ୍ତି ଉପେକ୍ଷାର ନୟ । ଯୁଦ୍ଧ ଶୁଦ୍ଧ ମାତ୍ର କଯେକଦଲ ମୁନାଫାଶିକାରୀର ନରମୁଣ୍ଡ ନିଯେ ଗୋୟା-ଖୋଲାର ପ୍ରବୃତ୍ତି—ଏ ଧାରଣା ଭ୍ରମାତ୍ମକ । ଯେ ସମାଜବ୍ୟବସ୍ଥାର ପ୍ରୟୋଜନ ନିଃଶ୍ଵରିତ, ମେହି ବ୍ୟବସ୍ଥାକେ ବୁନ୍ଦିଯେ ରାଖାର ମାତ୍ରାଜ୍ୟବାଦୀ ପ୍ରଚେଷ୍ଟାର ଓ ପ୍ରଚାରେର ଫଳେ, ଯୁଦ୍ଧର ପ୍ରୟୋଜନୀୟତା ଓ ଅବଶ୍ୟକତାବିତା ଏମନ ବହୁ ମାନବମନେ ମଂକ୍ରମିତ, —ଯାଦେର ଯୁଦ୍ଧ ଥେକେ କିଛିମାତ୍ର ଲାଭବାନ ହବାର ମନ୍ଦିରନା ନେଇ । ଯୁଦ୍ଧ ଓ ଆହୁତିକ ଶିଳ୍ପେ ନିଯୋଜିତ ଶ୍ରମିକେର ପକ୍ଷେ [ ଆମେରିକାଯ ମମତା ଶ୍ରମିକେର ଏଂରା ଛେଚିଲିଶ ଶତାଂଶ ] ସର୍ବାତ୍ମକ ନିରାନ୍ତ୍ରୀକରଣ ମାନବ ସ୍ଵାର୍ଥର ପରିପାଇଁ ମନେ କରାଇ ସ୍ବାଭାବିକ । ଅର୍ଥନୀତିକଦେର ଚାହିଁ ମତାମତ ଗଠନ କରେ । ଅନ୍ତତଃ ଠାଣ୍ଡାଯୁଦ୍ଧର ଆବହାୟା ବା ବିକ୍ରମ୍ୟାନମିଶ୍ର ଏଂଦେର ଜୀବିକାର୍ଜନେର ପକ୍ଷେ ଅପରିହାର୍ୟ—କାଜେଇ ମନ୍ଦତ, ଏଂଦେର ଧାରଣା । ଆବାର ମନ୍ତ୍ର ସାଧୀନତାପ୍ରାପ୍ତ ଅନ୍ତର୍ଗମର ଦେଶେ ଯୁଦ୍ଧବାଜଦେର ଚଲେଛେ ଅତ୍ୟ ରଙ୍ଗେ ଅନୁପ୍ରବେଶ । ପାଶେର ରାଷ୍ଟ୍ର ଥେକେ ଆଧୁନିକ ଅନ୍ତର୍ଶତ୍ରେ ବଲୀଯାନ ନା ହଲେ ସାଧୀନତା ବିପନ୍ନ—ଏହି ଧାରଣା ଏ ସବ ଦେଶେର ଜନମନେ ବେଶ କୌଶଲେଇ ଏବଂ ସହଜେଇ ଅନୁପ୍ରବିଷ୍ଟ କରା ଚଲେ । ଏରପର ଆଜେ “ଜନାତକ୍ଷେତ୍ର” ପ୍ରଚାର । ଜନମଂଥ୍ୟ ସୁନ୍ଦର ମମ୍ପାର ବିକଲ୍ପାହିନୀ ଏକାତ୍ମ ସମାଧାନ ହିସେବେ ଯୁଦ୍ଧକେ ଉପର୍ଦ୍ଧାପିତ କରା ହଛେ । Camille Rougeron, ପ୍ରାୟୀ ଥେକେ ଅଧୁନା ପ୍ରକାଶିତ ତୀର ଏକ ପୁଷ୍ଟକେ ଲିଖେଛେ—ମାରେ ମାରେ ଜନମଂଥ୍ୟ-ସୁନ୍ଦର ଚାପେ ରାଷ୍ଟ୍ରର ମାନମିଶ୍ର ପରିବର୍ତନ ଘଟେ, ଶାନ୍ତିର ପଥେ ଚଲା ହୁଏ ଓଟେ ଅମ୍ବର, ଅଧିକାଂଶେର କର୍ମମଂହାନକରତେ ଅପାରଗ ରାଷ୍ଟ୍ର ଯୁଦ୍ଧର ପଥ ବେହେ ନେବେଇ । ଏହାଡା ଏଂଦେର

মতে “The aggressiveness of society is a primary intrinsic impulse existing independently of external factor.... Aggressive-ness can be likened to a physical urge”। যুক্ত শুধু “economic salvation” নয় “moral regeneration”! আবার “In these countries (under-developed) production lags behind the population growth, and this leads to demographic—economic disequilibrium, which reaches a point when the more far-seeing are compelled to seek a way out in war”. [ বইটির নাম “La guerre nucleare Arms et parades”] ফ্রয়েডীয় ও ম্যালথাসীয় এই ধরনের যুক্তি ও মতবাদ প্যারী, বন, ড্যাশিংটন থেকে অস্তুর দেশের বুদ্ধিজীবীদেরও অভিভাবিত করছে মনে হয়। এশিয়ার জনসংখ্যা বৃক্ষিকে এ-যুগের সর্বাপেক্ষা গুরুতর সমস্যা বলে চিহ্নিত করার চেষ্টাকে অভিসন্দিগ্ধুলক মনেকরা অসম্ভব কি? সংস্কৃতি বক্ষার অভ্যাসে পশ্চিমী সভ্যতা ও সংস্কৃতির ধারকরা—পারমাণবিক যুক্তকে ধর্মযুক্তের মর্যাদা দানে প্রচার-তৎপর। এই দেউলিয়া সংস্কৃতির স্বরূপ উদ্ঘাটন করেছে জাঁপল সাত্র-এর তীক্ষ্ণ আলোচনা।

আজকের মাত্রায় যুক্ত চায় না—এ ধারণাকে চরম ও শেষ সত্য বলে মেনে নেওয়া যেমন চলে না; তেমনি চলে না ‘মানুষের নিষ্ঠান মনে’ শুধুমাত্র থাকে যুক্তিলিপ্তা—এই ফ্রয়েডীয় ধারণাকে থীকৃতি দান। মানবকল্যাণের জন্য যুক্তের প্রয়োজন আছে—এই প্রচারে অনেকে মোহাবিষ্ট হয়েছেন সত্য, পশ্চিমী সমাজের নিষ্ঠার প্রতিদ্বন্দ্বিতা ও বঞ্চনাকে কিছু লোক মানবিক ধর্ম ভেবে বিপথে চালিত হতে পারেন সন্দেহ নেই; কিন্তু তা বলে যুক্তিলিপ্তা মহজাত প্রবৃত্তি নয়। মানবচরিত্রে পরিবেশক এক কলঙ্করেখা। শাস্তিকামী প্রতিটি মানুষের আজ প্রয়োজন এই অপ্রচার সমষ্টে সর্বক্তা অবলম্বন, বৈজ্ঞানিক যুক্তিতর্কের সাহায্যে ফ্রয়েড-ম্যালথাসের স্বরূপ উদ্ঘাটন।

এছাড়া আছে জনমানসের নিষ্পত্তি, অনীহা, উদাসীনতা। নানাকোশলে সাত্রাজ্যবাদী যত্রের অনুষ্ঠান প্রচার থেকে এর জন্ম। নিয়তির বা বিধির বিধান অমোঘ ও অলভ্য—অস্তুর দেশের উপবাস-ক্লিং জনগণকে ভুলিয়ে রাখবার মান্দাতা আমলের মন্ত্র—আজকে আধুনিক বৈজ্ঞানিক আবিক্ষারের পরিপ্রেক্ষিতে নতুন ভাবে নতুন আঙ্গিকে পরিবেশিত হচ্ছে: পজিটিভিজম, এক্সিটেনশিয়ালিজম, প্রাগ্ম্যাটিজম নানারকম নামে মানুষের চৈতন্যকে অভিভূত করে যুক্তের প্রস্তুতি চলছে।

‘অনেকে মনে করেন যে এই যুক্ত অপ্রতিরোধ্য, অতএব ভাগ্য হিসেবে মেনে নিতে তারা বাধ্য...’ বার্নালের এই মন্তব্য বিশেষ প্রণিধানযোগ্য। ভাববাদ দর্শনের অজ্ঞেয়বাদ, অনিয়ন্ত্রণবাদ, অনুষ্ঠান, সংশয়বাদ মানুষকে জড়পদার্থের সামিল করে তুলতে সক্ষম, তার প্রমাণ হিটলারী-জার্মানীর অধিকাংশ লোক যুক্তকে অকল্যাপকর জেনেও ভাগ্য হিসেবে মেনে নিয়েছিল ৩৯ মালে।

মানবমনকে ‘irrational’ করে তোলার বড়য়েস্তে জেমস, ফ্রয়েড ও ডিউইর অবদান বিশেষ উল্লেখ্য। ফ্রয়েড প্রসঙ্গে একজন আমেরিকান উক্তি করেছিলেন—“This widespread belief in ‘the unconscious’ is not accidental. On the contrary, it was to be expected in a society where capitalism is in the state of general crisis, with the ruling class driving desperately to maintain and extend its power by the drive to war fascism. The rational human mind has become a threat to the capitalist class...”[ Science & Society vol xv no 2 pp 129].

বৈজ্ঞানিক দৃষ্টিতে গীর বিরুদ্ধে এবং দের যে-সব তত্ত্ব উপস্থাপিত করা হয়, মোটামুটি মেঘলো এই রকম : (১) বাস্তি অভিজ্ঞতার বাইরে বস্তু-সত্য অনুগম্ভীত, ইঙ্গিয়লক সংবেদন ছাড়া বহির্বাস্তবের নিজস্ব অস্তিত্ব নেই : সবজেক্টিভিম। (২) কার্যবাদের সঠিক প্রমাণ কিছু নেই ; কাজেই একথা বলা চলে না স্থানকাল সম্পর্কে জ্ঞান ভবিষ্যৎ সম্পর্কে কোন হিদিশ দিতে পারে : ইনডিটারমিনিজম্ বা অনিশ্চয়তাবাদ। (৩) চরম ও পরম সত্য অজ্ঞেয়, স্বতরাং মানসিক ধর্মের মূল্যায়ন ও প্রাকৃতিক ও সামাজিক ঘটনার নিয়ন্ত্রণ অসম্ভব। একদিকে ব্যক্তির ইঙ্গিয়লক অভিজ্ঞতার বাইরে বস্তুজগতকে অস্বীকার, অন্যদিকে ইঙ্গিয়লক অভিজ্ঞতার সত্যতা বা মূল্যের নেতৃত্বরণ, এই দুই পরম্পর বিরোধী দিক থেকেই বৈজ্ঞানিক বস্তুবাদের বিরুদ্ধে আক্রমণ চালাচ্ছেন। জাঁপল সার্ট'র বক্তৃতায় এর উল্লেখ রয়েছে। এই পরম্পরবিরোধীতা ভাববাদদর্শনের তথা সাম্রাজ্যবাদের বিশেষত্ব : এ নিয়ে বিস্তার নিষ্পত্তিভোজন। আবার আর একদিকে দেখো যায় Professor Mumford প্রমুখ সমাজবিদদের বিজ্ঞান ও প্রযুক্তিবিদ্যার আধুনিকতম উন্নতির জন্য বিব্রত ভাব ও মানুষের ভবিষ্যৎ সম্পর্কে সন্দেহ প্রকাশ একশ্রেণীর বুদ্ধিজীবীদের সিনিক্ করে তুলেছে। ফলে তারা হয়ে পড়ছেন প্রকারাস্তরে অদৃষ্টবাদী—জীবন সম্পর্কে বীতস্মৃহ।

Mumford-এর মতে আগামী যুগ হবে টেকনোক্রেসী বা প্রযুক্তিত্বের যুগ : আর এক ধরনের ডিস্ট্রেশন্স যেখানে টেকনোজিষ্টদের ঘটবে একাধিপতা। আমেরিকা যুক্তরাষ্ট্রে তিনি দেখেছেন :— “...machines increasingly took the place of men and men themselves were tolerated only to the extent that they took on the attributes of machines, free from passion & emotion, indifferent of values.”...বিছিন্ন, নিঃসঙ্গ, মানুষের বিলাপ আমরা শুন্ছি গেল মুক্তের পর থেকেই। এরা তার পাছেন ব্যক্তিত্ব-অবলোপের। আগামী দিনের মানুষের মহুয়স্ত বলে কিছু থাকবে না। মানুষের ইচ্ছা, অনিচ্ছা, চিন্তা, ভাবনা, আবেগ ইত্যাদিকে নিয়ন্ত্রিত করবে যত্রাকে টেকনোক্রেসি।

পরমাণবিক যুক্তের ধ্বনি ব্যক্তিত্ব অবলোপের থেকে কি কম ট্রাঙ্কিল ? এ প্রশ্ন তুলেছেন এ-যুগের একাধিক সাহিত্যিক দর্শনিক।

যুদ্ধ শাস্তির রাজনৈতিক অর্থনৈতিক দিক দিয়ে আলোচনা যোগ্যতর ব্যক্তিরা অনেক করেছেন ও করবেন। সমাজবিজ্ঞান মনোবিজ্ঞানের দিক থেকে শাস্তির বিরুদ্ধ শক্তি ও ভাবধারার সামাজিক পরিচয়দেৰোর চেষ্টা করলাম। নানা ছবিবেশে যুদ্ধবাদ আমাদের অনেককে প্রতারিত করতে পারে, তাই এখানে সর্তকতার প্রয়োজন সর্বাধিক। অজ্ঞানত্য নিশ্চয়ই নৈতিক অপরাধ নয়, কিন্তু মনে রাখা দরকার অজ্ঞানতাকে আশ্রয় করেই ঘটে শর্যতানের আবিভাব। পারমাণবিক তেজস্বিন্দ্রিয়তা নিক্ষিয়, নিরীহ ও অজ্ঞানদের রেহাই দেবে না। মানবমনের প্রথম সংখ্যা থেকেই মালথাস-জেমস-ফ্রয়েডতত্ত্বের স্বরূপ উন্মোচনে আমাদের সাধ্যালুয়ায়ী আমরা সক্রিয়।

শাস্তির বিরুদ্ধ শক্তি নানা প্রতিক্রিয়াশীল ধারণা ও তত্ত্বকে আশ্রয় করে পুষ্ট হচ্ছে। আজ পরমাণবিক যুগে বিজ্ঞান ও প্রযুক্তিবিদ্যার প্রকৃতিবিজ্ঞানের নব পরিবেশে মানুষের যে শুভবৃক্ষি, যে মানসিকতা, যে নবজীবনবাদ জাগ্রত হতে চলেছে, তার শক্তি কিন্তু সর্বরকমের প্রতিক্রিয়াশীল ধারণা ও তত্ত্বের সম্মিলিত শক্তির থেকে বেশী। শাস্তিকামী মানুষকে সেই নবজীবনবেদ প্রচারে এগিয়ে আসতে হবে,—নিক্ষিয়তা-দর্শনৰ প্রভাব দ্বৰীভূত করতে হবে বৈজ্ঞানিক ভাবধারার সংঘাতে, শাস্তি-শিবিরকে আরও সংঘটিত ও স্বদৃঢ় করে তুলতে হবে সম্মিলিত কর্মসূচীর মধ্য দিয়ে। শাস্তি জিতবেই। তবে যুদ্ধ যেমন অনিবার্য নয় ; শাস্তিও তেমনি অনিবার্য নয় ; সৎ ও সাহসী মানুষের সংগ্রামের মধ্য দিয়ে শাস্তিকে প্রতিষ্ঠিত করতে হবে।

## ॥ বিগত শান্তি ও সর্বাত্মক নিরস্ত্রীকরণ কংগ্রেসে প্রদত্ত বক্তৃতা ও শুভেচ্ছাবণীর আংশিক উন্নতি ॥

“এতক্ষণ পর্যন্ত আমি সামরিক, অর্থনৈতিক ও রাজনৈতিক দিক থেকে নিরস্ত্রীকরণ সম্পর্কে আলোচনা করেছি। কিন্তু এগুলি ছাড়াও আরও এমন অনেক দিক আছে যা আজ আপাততঃ গুরুত্বপূর্ণ মনে না হলেও ভবিষ্যতে অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ প্রশ্ন হিসাবে দেখা দেবে। এগুলি হল শান্তির জন্য কিছু সংখ্যক নরনারীর অতি সহজ সরল ও স্বাভাবিক অস্থুভূতি। এই অস্থুভূতিগুলি চিরকালই ছিল বিশেষ করে অতীতের অসংখ্য যুদ্ধের পরিবেশে, কিন্তু আজ আমরা সকলেই বুঝতে পারছি যে পারমাণবিক বোমার মুগে এই অস্থুভূতি এক নতুন বাধকতায় বিস্তৃতি লাভ করেছে। আমরা জানি হিরোসিমা ও নাগাসাকির তুলনায় হাজার হাজার গুণ শক্তিশালী পারমাণবিক অস্ত্র আজ বিক্ষেপণের জন্য প্রস্তুত আর সেই বিক্ষেপণ অনিষ্টাসন্ধেও নিছক ভুলের জন্যও ঘটে যেতে পারে। এই শক্তি, মিত্র, নিরপেক্ষ নির্বিশেষে সকলকেই আঘাত হানবে; হতাহতের পরিমাণ হবে সমগ্র মানবসমাজের এক তৃতীয়াংশ; আর বাকী যারাও বা বেঁচে থাকবেন যোগাযোগ ব্যবস্থার বিশৃঙ্খলার ফলে তাদের জীবনও হবে সংকটাপন্ন। যদি কেউ বেঁচেও যান পুরুষানুক্রমে শতান্দী ধরে তাকে বয়ে বেড়াতে হবে বিকৃতি আর বিকলান্তি।

মানবসমাজকে ইতিপূর্বে এবিশ্বিধ তবিষ্যতের মুখোযুখি কখনও দাঁড়াতে হয় নি। সমগ্র মানবজাতির নৈতিকবোধ, ধর্ম, সামাজিক শৃঙ্খলা ও আদর্শের প্রতিও এক সাংঘাতিক চ্যালেঞ্চস্কুল। কোটি কোটি নরনারী শিশুকে জীবন্ত পুড়িয়ে মারা এবং তাদের বংশধরদের মারাত্মক পারমাণবিক তেজক্ষয়তায় বিষাক্ত করে তোলার জন্য যে নীতিবোধ প্রস্তুতি চালাচ্ছে, অমানুষিকতার এমন পর্যায়ে আজ তারা পৌঁছেছে যে, তাদের নীতিবোধকে মানবিক নীতিবোধ বলা হবে অন্তর্যামী”...

...“অনেকে বিশ্বাসই করেন না যে আগবিক যুদ্ধ হতে পারে, অনেকে মনে করেন যে এই যুদ্ধ অপ্রতিরোধ্য অত্যবিধ ভাগ্য হিসাবে মেনে নিতে তারা বাধ্য, আবার অনেকে আছেন যারা বলেন যে বাস্তব হলেও এই বিপদকে কাটানো সম্ভব এবং প্রতিরোধ্য হিসাবে এমন কিছু কাজ আছে যা আমাদের করতেই হবে। এই শেষোক্ত মতের মাঝমের প্রতিনিধিরাই এখানে সমবেত এবং আমরা আশা করি যে যতদিন না আমাদের উদ্দেশ্য সার্থক হচ্ছে, অর্থাৎ যতদিন না যুদ্ধের বিপদ কেটে যাচ্ছে এবং পারমাণবিক ও সাধারণ নিরস্ত্রীকরণ কার্যকরী হচ্ছে, ততদিন আমাদের প্রচেষ্টা চলতেই থাকবে।”

—জ্ঞে, ডি, বার্গাল।

নিরস্ত্রীকরণ এখন আর অন্তসংজ্ঞা হ্রাসের প্রশ্ন হিসাবে নাই। বৃহৎ শক্তিবর্গের যে পরমাণবিক অস্ত্র রহিয়াছে তাহার একচতুর্থাংশই সমগ্র দুনিয়াকে নিশ্চিহ্ন করার পক্ষে যথেষ্ট।”

—জওহরলাল নেহরু

“এই স্মলর পৃথিবীগ্রহকে আমি বারবায় পরিক্রমা করিয়াছি, ইহার অপরূপ সৌন্দর্যে আমি মুঞ্চ হইয়াছি। কিন্তু একদেশের সংগে আর একদেশের এই যে প্রভেদ, এই যে সীমাবেদ্ধার বৈষম্য, তাহা তো দেখিতে পাই নাই। সমগ্র পৃথিবী এক ও অভিন্ন।”

—তিতোত

শেষ কথা হইলেও যাহা সমান্যতম নয় তাহা হইল যে, দুই পক্ষে শক্তির বর্তমান সমাবেশ ও নৃতন ধরনের অন্ত্রের কথা মনে রাখিয়া মার্কিন সমরবাদীরা যে পারমাণবিক যুদ্ধের পরিকল্পনা করিয়াছে তাহা শুধু

হইটি দেশের ভূখণের মধ্যেই সীমাবদ্ধ থাকিবে না। ইহা হইবে বিশ্বব্যাপী এবং দুনিয়ায় কোটি কোটি নরনারীর জীবনে ইহা ধৰ্ম ও মৃত্যুকেই ডাকিয়া আনিবে। ইহার ফলে মানবজাতির কি ক্ষতি হইবে? পারমাণবিক মৃত্যুর বিরুদ্ধে যেসব বিশিষ্ট ব্যক্তিরা সংগ্রাম করিতেছেন, তাঁহাদের অগ্রতম, বিশিষ্ট মার্কিনী বিজ্ঞানী লিনাস পলিং তাঁহার 'আর মৃত্যু নয়' পুস্তকে হিমাব করিয়া দেখাইয়াছেন যে, পারমাণবিক মৃত্যুর বলিল সংখ্যা হইবে আশী কোটি। হাইড্রোজেন মৃত্যুর প্রকৃত স্বরূপ সম্পর্কে ইহাই হইল নির্মম সত্য এবং আজ যদি পশ্চিমী রাজনীতিবিদরা এই সত্যকে জনসাধারণের কাছে লুকাইয়া রাখে তাহা হইলে তাহারা মানবজাতির বিরুদ্ধে, তাহাদের নিজেদের দেশের জনসাধারণের বিরুদ্ধে অপরাধ করিবে।'

—এন, এস, ক্রুশভ

"অত্যন্ত আনন্দের সংগে আমি লক্ষ্য করেছি যে, বহু বিশিষ্ট বৈজ্ঞানিক, বিশ্বজোড়া দুনিয়ার ধ্যাতি, তাঁরা এই সম্প্রেলনের কাজে অংশগ্রহণ করছেন। এটা খুবই স্বাভাবিক। আমাদের যুগে নিরস্ত্রীকরণের সংগ্রামে বৈজ্ঞানিকদের বিশিষ্ট ভূমিকা রয়েছে। মানব ইতিহাসে ইতিপূর্বে আর কখনও মানুষের জীবনে বিজ্ঞান আজকের মত এতবড় ভূমিকা গ্রহণ করে নি। বিজ্ঞান ও কারিগরীবিদ্যা ইতিপূর্বে আর কখনও এত জুত উন্নতি করে নি। সামাজিক প্রগতি ও সাধারণ কল্যাণের এত বিরাট সম্ভাবনা আজকের মত ইতিপূর্বে আর কখনও দেখা দেয় নি। তা সত্ত্বেও, যে বৈজ্ঞানিক আবিক্ষারাদি উৎপাদন শক্তিতে এবং নানা স্থষ্টিশীল কাজে অঘটিতপূর্ব উন্নতি এনে দিতে সক্ষম সেই বিজ্ঞানকেই আবার ধৰ্ম ও চরম অবলুপ্তির কাজে প্রয়োগ করা সম্ভব।

.....আধুনিক পারমাণবিক অস্ত্রাদি বৈজ্ঞানিকরাই সৃষ্টি করেছেন। বৈজ্ঞানিকদের পবিত্র কর্তব্য কেবলমাত্র এই অস্ত্রের ব্যবহার রোধ করাই নয়, এই সব অস্ত্রের নিষিক ও ধৰ্মসের জন্য সর্বশক্তি প্রয়োগ করা। নতুন বিশ্বক রোধকস্থে বৈজ্ঞানিকদের উচিত, জনগণ, পার্লামেন্ট ও সরকারের সংগে একযোগে তাঁদের সর্বশক্তি প্রয়োগ করে সংগ্রামে রত হওয়া।

'আজ কোন বৈজ্ঞানিকের এই অধিকার নেই যে তিনি নিজেকে শুধু বিজ্ঞানের গণ্ডীর মধ্যেই আটকে রাখবেন এবং 'বিজ্ঞানের সংগে সম্পর্কহীন' অঙ্গুহাতে সামাজিক কর্তব্য থেকে দূরস্থ বজায় রেখে চলবেন। এই প্রসঙ্গে আমি প্রথ্যাত জার্মান নাট্যকার ব্রেথ্ট-এর "Galilio Galilei" নাটকের উক্তিকে স্মরণ করছি: "যদি কোন বৈজ্ঞানিক তাঁর সামাজিক দায় দায়িত্ব সম্পর্কে উদাসীন থাকেন, তবে এমন দিন আসবে, যেদিন মানুষ আর্ত ক্রন্দনরোলের মাধ্যমে পরবর্তী বৈজ্ঞানিক আবিক্ষারকে গ্রহণ করবে।'" সমাজে বৈজ্ঞানিকের দায়িত্ব এই উক্তির মধ্য দিয়ে যথার্থ রূপ পরিগ্রহ করেছে।'

—আচার্য এম, ডি, কেলডিস

"মানব সমাজে শাস্তির গুরুত্ব সর্বাধিক। মানবেতিহাসের বিগত সমস্ত অধ্যায় থেকে আমাদের যুগ স্বতন্ত্র। এই প্রথম মানুষ জগৎ থেকে জীবনকে মুছে দেওয়ার সম্ভাবনাকে আয়ত্ত করেছে। যুদ্ধকে বেআইনী করা ও সর্ববিধৰ্মসী পারমাণবিক বিভীষিকা থেকে মুক্ত হওয়ার দুন্দ আমাদের জাগরণের সমস্ত সময়টুকু তো অধিকার করে আছেই, মাঝে মাঝে নিজাতকে ব্যাহত করছে। এই মহাসম্প্রেলনের পবিত্র দায়িত্ব হল বিশ্বজনমতের সেই অভিব্যক্তিকে রূপ দেওয়া যা আমাদের মুক্ত করবে এই বিভীষিকা থেকে যেন আমরা পৃথিবীতে গঠনমূলক কাজ করে যেতে পারি, মৃত্যু নয় জীবনে যেন পরিপূর্ণতা আনতে পারি, যেন সুন্দর হন্দময় জীবনের

নতুন স্থপ দেখতে পারি এবং সর্বোপরি পূর্ণ জীবন বিকাশের দ্বারগুলি উন্মুক্ত করে মানুষকে মর্যাদার নতুন আসনে প্রতিষ্ঠিত করতে পারি। এই কর্তব্য পালনে ভয় পেলে আমাদের চলবে না।...

—অধ্যাপক ডেল পট্টিয়াস

‘এখানে আমি বিশ্বব্যাপী মিলিত গণ-আন্দোলনের একটি নতুন পন্থা প্রস্তাব করতে ইচ্ছুক। জনগণের এই আন্দোলন প্রতিটি দেশের প্রতিটি জনপদ, শহর, গ্রাম, নগর নির্বিশেষে সর্বত্র পরমাণুমুক্ত ঘোষণাপত্র গ্রহণের দাবী জানাবে। এই ধরনের একটি আন্দোলন পারমাণবিক অন্তর্মজ্জা বৃক্ষিকে প্রতিহত করবে এবং নিরস্তীকরণ ও পারমাণবিক অন্ত নিষিদ্ধকরণের কাজকে ভৱান্বিত করবে।’—

—অধ্যাপক কাকু ইয়াস্তু

“শান্তিপূর্ণ আক্রিকার মানুষ হিসাবে আমরা একথা স্পষ্টভাবে ঘোষণা করতে চাই যে আমরা শান্তির পক্ষে ও যুদ্ধের বিরুদ্ধে। আমরা পূর্ণ নিরস্তীকরণ চাই। ‘শান্তিরক্ষার জন্য যুক্তায়োজন’ সামাজিকবাদীদের এই নীতির আমরা পরিবর্তন করতে চাই। আমাদের নতুন দর্শনের মূলমন্ত্র হবে: ‘বিশ্বে শান্তিরক্ষার জন্য পূর্ণ নিরস্তীকরণ ও শোষণের অবসান।’”

—জ্ঞানামোগি, এ, ওগিঙ্গা ওডিঙ্গা

‘অন্তর্মজ্জাৰ এই প্রতিযোগিতার স্বীয় অর্থনীতিৰ প্ৰিবল চাপে নিজেদেৱ মধ্যে ও পৱন্পৱে এক তিক্ত অসংকাৰ জয়ানোৱ ফলে একদিকে সাধাৱণ মানুষ হয়ে পড়েছে উদ্বেগাকুল ও নৈৱাশ্যমগ্ন, অপৱদিকে কৃদ্র দেশগুলোও অন্তর্মজ্জাৰ প্রতিযোগিতায় সংকৃত্মিত হয়ে পড়ছে। এখন এই ত্ৰিটি বা দুৰ্বলতা সংজ্ঞাত ভয় এবং তাৰ যমজ সন্দেহ ও অবিশ্বাসেৱ জয়বৰজা উড়েছে সৰ্বত্র।’

প্ৰথম প্ৰশ্নেৱ সংগে ঘনিষ্ঠ জড়িত আৱ একটি দিক হচ্ছে যে নিরস্তীকৰণ ও বিশ্বশান্তি সমস্যা ঘোলাটে হয়ে পড়ে যখন অংশ গ্ৰহণকাৰী আলোচকগণেৱ কেহ দাবী কৱেন, মানব সমাজ এক বা অন্য মতাদৰ্শে বিশ্বাসী হলৈই কেবল সমৃহ শান্তি সন্তুৰ। অনেকে বলেন পৃথিবীৱ সকল মানুষ কমিউনিষ্ট না হলে যুক্ত অবশ্যস্তাৰী। এবং আমাদেৱ মধ্যে আবাৱ অনেকে আছেন ধীৱা মনে কৱেন ব্যক্তি উত্থোগেৱ পূৰ্ণ শ্রমোগ বিদ্যমান এমন সমাজেই শান্তি নিশ্চিত। কিন্তু পারমাণবিক যুগে আমাদেৱ আদৰ্শগত সিদ্ধান্ত সাপেক্ষে কালহৱণ কৱা সমুচ্চিত নয়। নিরস্তীকৰণ ও বিশ্বশান্তিৰ পথে বাস্তব সম্ভৱ পন্থা আজকেৱ এই পৱিষ্ঠিতিতেই গ্ৰহণ কৱতে হবে।

—ক্যানন এল, জন, কলিম

আমৱা সকলেই খুব পৱিষ্ঠাকাৰ দেখতে পাচ্ছি যে, সমগ্ৰ বিশ্বেৱ জনগণেৱ সম্বলিত প্ৰচেষ্টাৱ ফলে বিশ্বশান্তিৰ প্ৰশ়াটি বহু গুৰুত্বপূৰ্ণ জয়লাভে সমৰ্থ হয়েছে এবং সমগ্ৰ বিশ্বে শান্তিৰ শক্তিসমূহ অভাৱনীয়ভাৱে শক্তিশালী হচ্ছে। অবস্থাৱ এই উত্তীৰ্ণতে সমগ্ৰ বিশ্বেৱ জনগণেৱ ঘায় চীনা জনসাধাৱণও আনন্দিত ও উৎসাহিত।

বিশ্বশান্তিৰ ভবিষ্যতে আমৱা সবচেয়ে বেশি বিশ্বাসী। আমৱা বিশ্বাস কৱি যে গুটিকয়েক যুক্তপ্ৰৱোচক মানবজাতিৰ ভাগ্যনিয়ন্তা নয়, ভাগ্যনিয়ন্তা সেই মহান জনগণ যাৱা ইতিহাসেৱ প্ৰগতিকে এগিয়ে নিয়ে চলেছে।

“একতাই শক্তি, একতাই মুক্তি। শাস্তির শক্তিরা সবচেয়ে বেশি যাকে ভয় পায় তা হল বিশ্বব্যাপী জনগণের এক্য। বিশ্বশাস্তি ও নিরস্ত্রীকরণের জন্য এই মহান ঐক্যই হোল সবচেয়ে নির্ভরযোগ্য গ্যারান্টি। বিশ্বশাস্তিকে রক্ষার ও নিরস্ত্রীকরণকে কার্যকরী করার সংগ্রামে আমাদের লক্ষ্য ও স্বার্থ এক। এক্যকে রক্ষা ও শক্তিশালী করার নিমিত্ত আমাদের আরও বেশি সতর্কতা প্রয়োজন যেন শক্তপক্ষের সমস্ত অপকোশলকে আমরা হাতেনাতে ধরতে পারি।

—মাও তুন্ম।

“এখনে আমরা পারমাণবিক হমকীর বিকল্পে সকল দেশের সকল মানুষের সন্ত্রিলিত কর্মালুষ্ঠান ও আন্দোলনে এক বিরাট মিলিত গণ-আন্দোলনের উজ্জ্বল ভবিষ্যত লক্ষ্য করছি। এই কংগ্রেস নিশ্চয়ই সকল শাস্তিকামী ব্যক্তি ও সংগঠন সমূহের সংহতি সাধনে সবিশেষ সচেষ্ট হয়ে যথাযথ তদারকি ও নিয়ন্ত্রণসহ সাধারণ ও সর্বাত্মক নিরস্ত্রীকরণের লক্ষ্যে এই শক্তি পরিচালিত করবেন। শাস্তির কাজে নিরত সকল শক্তিসমূহের এইরকম মিলিত আন্দোলনের পক্ষেই সম্মত আমাদের স্বপ্নলালিত মারণান্তর্মুক্ত ঝুঁকশৃঙ্গ পৃথিবী বাস্তব করে তোল্য।”

“ভারতীয় জনগণের শাস্তিকামন। তাঁদের জীবনেরই একটি অংশ বিশেষ। আমাদের দেশের দার্শনিক ধর্মনেতা, রাষ্ট্রনেতা ও সাহিত্যিকবৃন্দ যুগ যুগ ধরে ষে-কোনোরূপ সংঘাত সংঘর্ষের সর্বদা বিরুপতা পোষণ করেছেন। তাঁরা জীবনে শাস্তির অপরিহার্তা সঠিক নৈতিক মূল্যাবধারণ ও মানবতার শ্রেষ্ঠত্বের কথা বলেছেন যা যুক্তকে সামাজিক ও নৈতিক অনাচার বলে বর্ণনা করেছেন।”

—রামেশ্বরী নেহুর

“আগের চেয়ে এটা আজ অধিকতর সত্য যে, আন্তর্জাতিক শাস্তি অবিভাজ্য। একদিকে কার্যে ও প্রচারে যুদ্ধনীতি, অগ্নিদিকে শাস্তির স্বপক্ষে কথায় এবং কাজে অপরিমেয়ে জনমতের উত্থান—এই দ্বয় স্বার্থের ক্রমবর্ধমান বিরোধ আর সেই সংগে যে যুদ্ধের বিশ্বব্যাপী ফলাফল থেকে কোন মানুষ, জাতি, বা কোন অঞ্চলেরই রেহাই নেই—সেই পারমাণবিক যুদ্ধের ভৌতিতে বিশ্বব্যাপী আতঙ্ক—সব মিলিয়ে “বিশ্বশাস্তিকেই” মানুষের কাছে একমাত্র আশু কর্তব্য করে তুলেছে।”

—জেনারেল লাজারো কারভেনোস্

পশ্চিমী দেশের পক্ষ হইতে যাঁহারা আলোচনা চালাইতেছেন, আমি চাই তাঁহারা সকলেই এই কথা ঘোষণা করুন : “আমার দৃঢ়প্রত্যয় জয়িয়াছে যে কমিউনিজমের বিশ্বব্যাপী বিজয়ের চেয়ে পারমাণবিক যুদ্ধ হইবে নিকৃষ্টতর।” পূর্বাঞ্চলের পক্ষ হইতে যাঁহারা আলোচনা চালাইতেছেন, আমি চাই তাঁহারা প্রত্যেকেই ঘোষণা করুন : ‘আমার দৃঢ় প্রত্যয় জয়িয়াছে যে, ধনতন্ত্রের বিশ্বব্যাপী বিজয়ের চেয়ে পারমাণবিক যুদ্ধ হইবে নিকৃষ্টতর।’

—লর্ড রামেল

কিন্তু সুষ্টিকার্য যদি যুদ্ধের তাঁবেদারী করে, আমাদের সন্ততি যদি বিষাক্ত-সত্য অপহরণ করে, তাহলে তারা ফ্যাসীবাদ বা অরাজকতার প্রতি আকৃষ্ট হবে। আমাদের সদা জাগ্রত থাকতে হবে ; ইতিমধ্যেই বিপদ সংকেত ধ্বনিত হচ্ছে।

সংস্কৃতির জাতিদেশের ঘোরতর বিরোধী। যদি কিছু সংস্কৃতিসেবী তৎকালীন সময়ে জাতিদেশী হয়ে থাকেন তা এই কারণেই যে সর্বদেশে সর্বিকালে সংস্কৃতি সামাজিক মাঝুবেরই স্থষ্টি।

যেহেতু আমরা এমন একটি যুগে বাস করছি যখন সংস্কৃতি সর্বত্রই যুদ্ধান্বক্ষণে ব্যবহৃত হচ্ছে, সেকারণেই অনুরূপ গুরুত্বপূর্ণ দায়িত্ব বহন করেও পদে পদে আমাদের বিভাস্তি ঘটেছে। আমাকে ভুল বুবেন না, কোন কোন লেখক বা রাজনীতিবিদ সচেতনভাবে অনুরূপ কার্যে লিপ্ত, অগেরা তাঁদের অনন্ধৃতি বহিঃশক্তির দ্বারা নিয়ন্ত্রিত। ইতিমধ্যে সংস্কৃতির পরিবর্তন ঘটেছে, ইতিমধ্যেই স্মনির্দিষ্ট মত ও শক্তির অভাবয় হয়েছে। এক কথায়, সংস্কৃতি ইতিমধ্যেই সামরিক নীতি ও কোশলের ছাঁচে ঢালাই হয়ে গিয়েছে। বাস্তবে সংস্কৃতিকে সামরিক স্বার্থে তাঁবেদারে পরিগত করে চতুর্দিকে গালগঞ্জ ছড়িয়ে দেওয়া হয়, সংস্কৃতির পরিভ্রান্তেই যুদ্ধের প্রয়োজন। চাতুরিটি সরল।

বুর্জোয়া মানবতাবাদ তাই একই সময়ে জাতিদেশের বিলাসিতাকে প্রশংস দিতে পারে, বলতে পারে 'সকল মাঝুবই আমার ভাই' এবং জনান্তিকে যোগ করে দেয়, 'শুধু বুর্জোয়ারাই মাঝুব'।

সামাজিক বিজ্ঞানের ক্ষেত্র থেকেও একাধিক উদাহরণ তুলে দেখাতে পারতাম, সাংস্কৃতিক জেহাদ সমগ্র মহায় সমাজের ক্ষেত্রে কারণ হয়েছে। সাইবারনেটিকস, সামাজিক পদ্ধতি এবং সাইকোএনালিসিস প্রভৃতি নতুন নতুন পদ্ধতি ধনতাত্ত্বিক পাশ্চাত্যে উদ্ভৃত ও সর্বাঙ্গপূর্ণ করা হচ্ছে এবং সন্দেহাতীতভাবে এর কয়েকটি কেবল মার্কসবাদের বিরোধিতার জগতেই আবিষ্কৃত হচ্ছে।

ক্রুশ্চেত এই কংগ্রেসেই ছাঁই সমাজ ব্যবস্থার সহ-অবস্থান বিষয়ে উল্লেখ করেছেন। তিনি সঠিকভাবেই বলেছেন, এই সহ-অবস্থান সর্বক্ষেত্রে অপরিহার্যক্রমে প্রতিদ্বন্দ্বিতার আকার গ্রহণ করবে, কিন্তু সে প্রতিযোঁগতা হবে শান্তিপূর্ণ। তাঁর বক্তব্য সংস্কৃতির ক্ষেত্রে প্রয়োগ করে আমি এই সিদ্ধান্তে আসছি যে সংস্কৃতিও হবে অবশ্যই প্রতিযোগিতামূলক এবং তাঁর সংশ্লেষিত গ্রুপ তর্কাতীতভাবে প্রতিষ্ঠিত হবে প্রতিটি ক্ষেত্রে প্রতিযোগিতার মাধ্যমে এবং আমার অভিমতে শেষ পর্যন্ত স্বীকৃত হবে মার্কসবাদেরই অপরিহার্য প্রাধান্ত।

—জঁ পল সাত্র'

## জাতির মানসিকতার রূপায়ণে ইতিহাসের ভূমিকা \*

—মোহাম্মদ আবদুল করিম

( পূর্বপ্রকাশিতের পর )

( ভারতের পুরাকালের, এমন কি নিকটতর মধ্যপূর্ব যুগের ইতিহাসের মালমসলা আর তথ্যের যথেষ্ট অভাব রয়ে গেছে । ভারতের বাইরের পুঁথিপত্র, পুরাকালের ভারতীয় সাহিত্য এবং প্রস্তাবিক খনন কার্য্যের ফলে আবিষ্ট তথ্যাদি থেকেই সে ইতিহাস লেখা সম্ভব হয়েছে । ) সে কালের রাজা বাদশাহ স্বার্টের কর্মকাণ্ডের হৃদিস পাওয়া গেছে প্রস্তাবিক নির্দর্শনগুলি থেকে । এই গুলি থেকে গঠন আর সংগঠন কার্য্যেরই খবর পাওয়া সম্ভব, সেগুলি হল সৎকর্মের সাক্ষ্য । অন্যায় যা ঘটেছে তা বোঝা দায় । গড়া প্রাসাদের ভগ্নস্তপ দেখলে কেউ গড়েছিল তা জানা যায়, কিন্তু কেউ বা কে ধ্বংস করেছিল বা কালে কালে ধ্বংস হয়েছে তা জানতে হলে চাই লিখিত বিবরণ । লাল কেল্লা কেউ নির্মাণ করিয়েছে তা লাল কেল্লার অস্তিত্বই বলে দেবে কিন্তু আগ্রার প্রাসাদে কেউ তার পিতাকে বন্দী করেছিল তা জানবার একমাত্র উপায় হল তার লিখিত বিবরণ, আগ্রার প্রাসাদের অস্তিত্ব নয় । সে কালের লিখিত ইতিহাসের, সমসাময়িক রচনার অভাব অনস্বীকার্য এবং সর্বজনবিদিত । ( সে কালে দুর্ভিক্ষ মহামারীতে কত লোক মরেছে, প্রজারা কখনও বিদ্রোহ করেছে কিনা, সিংহাসন দখল করার জন্য কে কাকে হত্যা করেছে, প্রতিবারে ভারতের পূর্বতন অধিবাসী-বন্দের সাথে পরবর্তীকালের বহিরাগতদল কি ব্যবহার করেছে, এক ধর্মের অঙ্গুগামীরা অপর ধর্মাবলম্বীদের উপর কতখানি সৎ বা অসৎ ব্যবহার করেছে—এ সবই বহুল পরিমাণে অঙ্গুমান-নির্ভর হওয়া ছাড়া গত্যস্তর নাই । ) রাজা বা স্বার্টগণ নিজেরা স্ব স্ব কীর্তি কলাপের কথা যা পাথরে খোদাই করে লিপিবদ্ধ করে গেছেন, তা সেকালেই হোক আর একালেই হোক, সৎকর্মের ফিরিষ্টি হওয়াই মানব স্তুত, স্বাভাবিক ।

( মধ্য যুগের ইতিহাস কিন্তু এ বিষয়ে সম্পূর্ণ আলাদা ধরণের । এই সময়কার ঘটনাবলী সম্পর্কে শক্ত-মিত্রের লিখিত বিস্তারিত বিবরণ নষ্ট হয়ে গিয়েও যা আছে তা প্রচুর, এ যাবৎ অনাবিষ্ট অনেক দলীল পত্র এখনও পাওয়া যাচ্ছে । এই সময়ে ভারতের বাহিরের দেশগুলির সাথে যোগাযোগ আরও ঘনিষ্ঠ, আরও ঘন ঘন আর বহুমুখী হয়েছে, বিশ্বের বহু দেশের আর্কাইভে আছে তার তথ্যাদি, প্রয়োজন বিশেষে অনেক তথ্যই ইংরেজ আমল থেকেই সরকারী ইতিহাসিক মোহাফেজখনার ধূলিধূসরিত তাকে দৃষ্টির অগোচরে থেকে গেছে । এই কালের সম-সাময়িক লিখিত বিবরণগুলি এতই বিশদ যে নিন্দনীয় ও প্রশংসনীয় উভয়

\* এ লেখকের উদ্দেশ্য জাতি-মানসের বিচ্ছিন্নতা ও জাতীয় সংহতি বিবোধী অথঙ বিবোধী ভাবধারার কারণ নির্ণয় । মাত্র একটি দিক নিয়ে তিনি আলোচনা করেছেন । এ সম্পর্কে অন্যান্য আলোচনাও এই লেখাটির সমালোচনা আহ্বান করছি ।

প্রকারের ঘটনাবলীরই অজন্ম খুটিনাটি ব্যাপারও লিপিবক্ষ করা হয়েছে—লেখকের ব্যক্তিগত মনোভাবও বেশ পরিক্ষার ভাবেই ফুটে উঠেছে। তথ্যের দিক দিয়ে তা যেমন অমূল্য, অপর দিকে তেমনি ইতিহাস লেখকদের মধ্যে মনমর্জিত উদ্দেশ্যমূলকভাবে তথ্য পরিবেশন করার, তথ্যের লম্বু আর গুরুত্ব নির্বিশেষে একটি বা অপরটির ওপর জোর দেওয়া বা তাকে উহু রাখার অবাধ স্থূলোগ্র করে দিয়েছে। এই ভাবে বিশেষ রঙে রঞ্জিত ইতিহাস লেখার ব্যাপারে যুরোপীয়, বিশেষ করে ইংরেজ সাম্রাজ্যবাদপন্থী ইতিহাসবিদরাই হয়েছেন পথিকৃৎ। আরব ইতিহাসের ক্ষেত্রে যেমন তাঁদের আবরিত ও মিথ্যা ইতিহাসের আসল রূপ প্রকাশ পেয়ে চলেছে, ভারতের ইতিহাসের ক্ষেত্রেও তাঁদের সেই পরিণাম অনিবার্য।

ভারতবর্ষ পৃথিবী থেকে আলাদা নয়, তার আভ্যন্তরীণ ঘটনাবলী নয় কিছু ছনিয়া ছাড়া কারবার। পাঁচ হাজার বছর পূর্বের সিন্ধু-উপত্যকা-সভ্যতার অস্তিত্ব জাহির হওয়ার পর তো সুন্দর আসীরীয় আর বেবিলোনীয় সভ্যতার সাথে ভারতের যোগাযোগের সম্ভাবনার কথা ভাবিয়ে তুলেছে। তাও শুধু সিন্ধু আর পাঞ্চাবের মধ্যেই সীমাবন্ধ নয়, একদিকে বঙ্গদেশ আর অন্য দিকে দক্ষিণাঞ্চলেও তার বিস্তৃতির নজর মিলতে শুরু হয়েছে। সুন্দর অতীতেই বাহির বিশের সাথে যোগাযোগ থেকেছে, প্রভাবের বিনিময় ঘটেছে, মধ্যসূগ্রে তো বটেই— তখন যুরোপের প্রভাবও বাদ যায় নি। ভারতের ইতিহাসকেও তাই যুগধর্মী বলে মানতে হবে। মধ্য যুগে ভারতে যা ঘটেছে তা এশিয়ার অন্যান্য দেশ এবং যুরোপের ঘটনাবলী থেকে ভিন্ন নয়। তবে এ কথা অনস্থীকার্য যে, আরব এবং তার পর তুর্কী তথ্য সুলতানী আমলে আক্রমণ-কারীদের ধর্মীয় উন্নাসিকতা প্রকাশ পেয়েছে। তদানীন্তন ভারতের ধর্মীয় প্রতিষ্ঠান ও ধর্মালয়গুলির উপর আঘাত এসেছে। কিন্তু সেটা কতখানি ধর্মীয় সাম্প্রদায়িকতার দিক থেকে বিচার্য আর কতখানি সাম্প্রদায়ী সাম্রাজ্যবাদী আক্রমণের প্রকৃতিক্রমে বিচার্য তাই হল ইতিহাসবিদের ওজন করে দেখার বিষয়। বিচার করার বিষয় যে, তা কতখানি স্বধর্মের প্রতি নিষ্ঠাজনিত পরধর্মের প্রতি তাছিল্যকৃপ ধর্মীয় নীতির ব্যাপার, আর কতখানি শক্তির মনোবল তাজার উদ্দেশ্যে আক্রমণের নীতির ব্যাপার। কতখানি তা 'রাজধর্মের' দর্পজনিত উন্নাসিকতার প্রকাশ আর কতখানি গচ্ছিত ধনর্দোলত সোণাজহরত লৃষ্টতরাজের উন্মাদনা। মন্দির সেকালে রাজারাজত্বের এবং সাধারণ মাঝায়ের দান করা মণিমুক্তা সোনাদানা প্রচলিত মূদ্রার ভাণ্ডার ছিল যেমন আজও আছে। নিছক ধর্মীয় প্রতিষ্ঠান, উপাসনালয় কৃপেই আক্রান্ত হয়ে ছিল বলে ধরে নিলেও দেখা যাবে যে, সে যুগে এটা এক রকম রেওয়াজই হয়ে দাঁড়িয়েছিল। তা শুধু ভিন্ন ধর্মের বিরুদ্ধেই নয়, একই ধর্মাবলম্বী ছই বা ততোধিক ভিন্নমতী দলসমূহের মধ্যেও তার তীব্রতা কম ছিল না। যুরোপে খণ্টান ধর্মের সংস্করণ পর্ব (রিফর্মেশন) আর মধ্যপ্রাচোর দেশগুলিতে শীআ-সুন্নী, এবং পরে জবরিয়া মুতজেলা এবং আরও বহুলীয় বিরোধ। কিন্তু এই ঘটনাগুলি ইতিহাসের পাতায় অতীতের কাহিনীরূপেই থেকে গেছে—মানবজাতির সামাজিক-রাজনৈতিক ক্রমবিকাশের একটি পর্যায় কৃপে সে অধ্যায় শুরু হয়ে তার সমাপ্তি ঘটে গেছে। আজ আর কেউ তা নিয়ে মাথা ঘামায় না, তাদের বংশধরদের কেউ আর সেই পুরাণে রঙে রঞ্জিত করে বিচার করে না—রাজনৈতিক প্রয়োজনে উদ্দেশ্য সাধনের জন্ম ছাড়া—যেমন, যুরোপে মহনী নিধন যজ্ঞ, মহনী রাজ্য স্থাপন (ইসরাইল), আর ভারতে হিন্দু-মুসলিম ভাতুহন অনুষ্ঠিত করে দেশের অঙ্গছেদ করে পাকিস্তান রাষ্ট্র স্থাপন করা আর ভারতকে হিন্দু রাজ্যবেশে পেশ করার আয়োজন করা। তবুও ভারতে অন্য দেশের তুলনায় ঘটেছে কম রটেছে বেশী। ইচ্ছাকৃত রটনার প্রয়োজন আজও মেটেনি। অনেকে আবার

পরিশ্রম করে খেটেখুটে ফলাও করে 'প্রকৃত বিভেদ' সপ্রমাণ করতে ঘর্মান্ত হন। কাজেই কথায় কথায় পাতায় পাতায় এত মন্দির ধ্বংসের কাহিনী যে মনে হবে যেন ভাবতে হাজারে হাজারে শুধু মন্দিরই ছিল, যা দশ শ' বছর ধরে মহান্দ বিন কাসিম থেকে শুরু করে আওরঙ্গজেব আলমগীর পর্যন্ত বহু রাজ্যগুলি, সুলতান আর সম্রাট পদে পদে অপবিত্র কল্পিত ধ্বংস করে শেষ করতে পারেন নাই।

নালন্দার কথাই ধরা যাক,—প্রবেশ পথেই বেশ জাঁকালোভাবে সাদা পাথরে খোদাই করে লেখা আছে, "বখতিয়ার খলজী এই বিশ্ববিদ্যালয় ধ্বংস করেন"। অথচ তুর্কীদের অভিযানের পূর্বে ব্রাহ্মণরা যে 'এক অংশ' পুড়িয়েছিলেন তা কোন কোন ইতিহাসের বই-এর পাতায় খুঁজে বের করতে হবে। অথচ ইতিহাস থেকেই জানা যায় যে, ব্রাহ্মণরা যেখানে বৌদ্ধ-বিদ্বেশ নিয়ে ইচ্ছা করেই পুড়িয়েছিলেন, বখতিয়ার সেখানে বিরাট প্রাচীর আর বড় বড় ফটক দেখে রঁঠকে দূর্ঘ ভ্রমে আক্রমণ করেছিলেন। ব্রাহ্মণরা যেখানে বৌদ্ধ মন্দির দখল করে প্রতিমা প্রতিষ্ঠা করে হিন্দু মন্দিরে ক্লপাস্ত্রিত করেছিলেন (অনাদ্যাবাদী বৌদ্ধরা সাকার বা নিরাকার এক বা একাধিক দৈশ্বর কোনটাই মানেন না) সে কথার উল্লেখ বা দৃশ্যাপ্য, কিন্তু মন্দির ভেঙ্গে বা মন্দিরের ভগ্নাবশেষ নিয়ে ধ্বংসস্তুপের উপর মসজিদ নির্মাণের কথা ফলাও করেই লেখা হয়। আর একেবারেই হাল আমলে দক্ষিণ ভারতে কিংবা ভারত উপকূলে যুরোপীয়রা বোধ করি সেই নোংরা কাজ করেন নি একটি বারও? সরকারী আলোকচিত্রেও এই জাতীয় নির্দশন নির্দিষ্ট দৃশ্যে সামনে ধরা হয়—যেমন হোমেন শাহ-ইলিয়াস শাহের আমলের বাংলার রাজধানীর দলীলচিত্র প্রদর্শনে। টিপু সুলতানের রাজ্যে মারাঠারা যে মন্দির ধ্বংস করেছিল তার কথা ক'জনেই বা জানে? তার সংখ্যা একটিই না বেশী তাই বা কে জানতে গেছে—আর জানলেও তাকে শিবজীর অনুগামীদের ধর্মীয় নীতি বলে বিশ্বাস করবে কোন মৃত?

সুলতানদের আমলে নবাগত শাসকদের সাথে বা অনুসরণে তাদের দেশীয় যে শত সহস্র তুর্কী আর পাঠানরা এসেছিল তারা সবাই ছিল মুসলমান, কারণ সে সময়ে ঐ সকল দেশে অন্য ধর্মের অস্তিত্ব ছিল না। সুলতানদের শাসন ব্যবস্থার তাদেরই ছিল আধিপত্য। তারাও এসেছিল বসবাস করতে, ভোগের ভাগ নিতে। সুলতানদের তারাই ছিল সহচর, মোসাহেব আর কর্মীরূপ। নৃতন দেশে এসে নিজেদের সাঙ্গপাঙ্গদের উপর নির্ভরশীল হওয়া একান্তই স্বাভাবিক। কারণ পদানত অধিবাসীদের বিশুরু মন শাস্ত আশ্বস্ত হতে, দেশের অধিবাসীদের সাথে পরিচিতি, ঘনিষ্ঠতা, দহরম মহরম আর বিশ্বস্ততার সম্পর্ক গড়ে উঠতে সময় লাগে। তা ছাড়া, যারা সঙ্গে এসেছে তাদের সংস্থানের দায়িত্ব আছে। এই স্বাভাবিক ও সর্বকালে সর্বত্র অনুসৃত ব্যবস্থা অবলম্বনের ঘটনাকে পরাজিত ভারতীয় রাজগুরুর্গ ও তাহাদের অনুগামীদের 'হিন্দু' বলে বিবর্জনের ব্যাখ্যা দেওয়া থুব কঠিন কাজ নয়, এবং তাই দিয়ে উত্তেজনার খোরাক যোগানো যায়। সুলতানদের আর মোগল সম্রাটদের যুগে যখনই এমন কিছু ঘটেছে যা প্রজাদের উপর জুলুম বা কষ্টকর হয়েছে তাকেই ঐতিহাসিকরা দেখবার চেষ্টা করেছেন মুসলমান রাজা বাদশাহদের হিন্দু দলনের নজীব হিসাবে। অথচ ব্যাপারটা হল এই যে তখন প্রজা মাত্রই তো ছিল বিপুল সংখ্যাধিকে অমুসলমান—বিশেষ করে সুলতানী আমলে তো মুসলমানের সংখ্যা খুবই কম ছিল। একমাত্র জিজিয়া কর ব্যতীত আর সব কর এবং আইনই তো ছিল সকলের প্রতি প্রযোজ্য। ঐতিহাসিকরা যেন বলতে চান, সম্পর্কটা রাজা-প্রজার নয়, হিন্দু-মুসলমানের। মোট কথা, যতদূর সম্ভব হয়েছে প্রত্যোক ক্ষেত্রেই রাজনৈতিক ঘটনাগুলিকে সাম্প্রদায়িক দৃষ্টিতে দেখার আর উপস্থিত করার চেষ্টা হয়েছে।

সুলতানী আমলে ঘন ঘন রাজবংশের পরিবর্তন হয়েছে, শাসন ব্যবস্থায় সামরিক শক্তি ব্যবহারের প্রাধান্ত দেখা গেছে, ঘন ঘন দেখা দিয়েছে বিদ্রোহ আর পরিণামে বিদ্রোহ দমনে কঠোর ব্যবস্থাবলম্বন। সেখানেও ব্যাখ্যা হল, নতুন আর পুরাণো কায়েমী স্বার্থের সংঘর্ষ নয়, রাজপুত প্রধানদের বিরুদ্ধে তুর্কী অভিযানীদের ক্ষমতা ও রাজ্য দখলের লড়াই নয়, হিন্দুর বিরুদ্ধে মুসলমানের সংগ্রাম, মুসলমানের বিরুদ্ধে হিন্দুর বিদ্রোহ। অথচ, ইতিহাস থেকেই প্রকাশ যে, 'বিধর্মী'র আক্রমণের বিরুদ্ধে সব ক্ষেত্রে 'স্বধর্মীয়'রা এক জোট তো হন নাই, বরং কোন কোন ক্ষেত্রে কোন কোন স্বধর্মীয় প্রধান বা জনমুখ্য স্বধর্মীয় দাপট ও প্রাধান্তের বিরুদ্ধে (এমন কি ব্যক্তিগত আক্রোশ বশতঃও), বা উচ্চবর্গের অত্যাচারের বিরুদ্ধে বিধর্মীয় সহায় হয়েছেন। পুরাণো ব্যবস্থা তোলপাড় করে নতুনের পক্ষন করতে হলে যে-কালে বল প্রয়োগ ছাড়া উপায়ান্তর প্রচলিত ছিল না সেখানে সুলতানের বা সম্রাটের সামরিক আয়োজনের প্রাধান্ত স্বাভাবিক—সামন্ত যুগের মূল কথাই তো তাই। ভারতের পূর্বতন বাসিন্দাদের সাথে নবাগতদের বোঝাপড়া করতে, বেগ পেতে হয়েছিল নিশ্চয়ই, তবে তা বিধর্মী বলে নয়, মূলতঃ তারা তখনও বিদেশী বলে। মোগল আমলে বিশেব করে আওরঙ্গজেব ইতিহাসে নিন্দার ভারবাহী হয়েছেন এক জিজিয়ায় পুনঃ প্রবর্তন করে। এই একটি নির্বেধ নিন্দনীয় কীর্তি করে তিনি সর্ব বিষয়েই বিদেশী এবং গেঁড়া বলে অভিহিত হয়েছেন মোগল সাম্রাজ্যের পতনও নাকি ঘটেছে তার এই হিন্দু বিদ্রোহের ফলেই। কিন্তু লক্ষ্য করার বিষয় এই যে, জহাঁগীর শিখ গুরু অর্জনকে যে মৃত্যু দণ্ড দিয়েছিলেন তা রাজনৈতিক কারণেই ছিল বলে স্বীকৃত, যদিও সে কাজকে ঐতিহাসিকেরা স্ববিবেচনা প্রস্তুত হয় নি বলেই শেষ করেছেন—সাম্রাজ্যিক ক্রিয়া বলে অভিহিত করেন নাই, কারণ গুরু অর্জন পিতৃদ্রোহী খুসরওকে আশ্রয় দিয়েছিলেন। কিন্তু তাঁরই পৌত্র আওরঙ্গজেব যখন গুরু তেজ বাহাদুরকে মৃত্যু দণ্ড দিলেন তখন সেটা হয়ে গেল 'ধর্মীয়' নীতি। অথচ এই সময়ে শিখরা প্রকৃতই একটি পাটা শক্তিরূপে দানা বেঁধে উঠেছিল। "অর্জনের রাজস্মিক নীতি, এবং তাঁহার পুত্রের মশস্তু ব্যবস্থা, শিখদিগকে সাম্রাজ্যের মধ্যে এক প্রকার পৃথক রাষ্ট্রে গঠিত করেছিল।" (এডভাল্ড হিস্ট্রী অফ ইণ্ডিয়া পৃ। ৫০০)। আর পতনের কথা? পতনের কারণ তো অনেকই আছে, আওরঙ্গজেবের কর্মকাণ্ড তার সহায় হয়েছে, পতনকে দ্রুততর করেছে। তবে তাঁর ধর্মীয় নীতির কিছু অংশ তার মধ্যে ছিল বই কি। যুরোপীয়দের আগমন অনেক আগেই শুরু হয়েছিল। ভারতে আবার দেখা দিয়েছিল একদিকে ধর্মভাবের পূনরুজ্জীবন, অন্যদিকে নতুন নতুন জাতির জাগরণ। যুরোপীয় বিদেশীদের ইঙ্গিন এবং গোপন যোগসাজস কতখানি ছিল তা আজও জানা যায় নি: তবে প্রবর্তীকালে তাদের তৎপরতা এবং সক্রিয় অংশগ্রহণে অভ্যন্তর করা খুব অর্যোক্তিক হবে না যে, পতু'গাল, ফরাসী আর ইংরেজ বণিকদের লোলুপ দৃষ্টি তখনই পড়েছিল জায়গীর বিস্তারের দিকে আর জায়গীর থেকে 'আসন' দখলের বাসনা তখন থেকেই শুরু হয়েছিল। ভারতের কেজ্জাতিগ বৌঁক বেড়ে চলেছিল, আওরঙ্গজেবের যুদ্ধের গোলক ধাঁধাঁয় কেন্দ্রের বাঁধন শিথিল হয়ে গিয়েছিল, একটি শক্তি আঘাত সাম্রাজ্য সোধ ধূলিসাঁও করার জন্য যথেষ্ট ছিল। আওরঙ্গজেবের মৃত্যুর পর ইংরেজ বণিকরাই সে কাজ সমাধা করল। কিন্তু তবুও তাদেরও দখল পাকা করতে লাগল ১৮৫১ সাল পর্যন্ত সময়। ততদিন সাম্রাজ্য না থাকলেও 'মোগল সাম্রাট' ছিলেন ভারতের জনমন আর জনজীবনের সাথে বিজড়িত।

ঐতিহাসিকদের বর্তমানে অন্ততঃ, সতর্ক পদক্ষেপ প্রয়োজন। জাতীয় অর্থগুলি সংরক্ষণ ও তদশুল্যায়ী মানস গঠনের আজ চেষ্টা চলেছে। ষটনার বিকৃতি বা ভুল ব্যাখ্যা, দুই সম্প্রদায়ের মধ্যে অসম্মৌতি যাতে

না বাড়াতে পারে, সেদিকে নজর দেওয়া প্রয়োজন। ডঃ শ্রীবাস্তবের 'সলতনৎ অব দেল্হী'র কতকাংশে অন্তত এই তুলবোঝাবুঝির ব্যাপার আছে। বিশেষ করে "হিন্দুরা কেন মুসলমানদের আত্মত্ব করতে ব্যর্থ হল" —এই প্রসঙ্গে।

মধ্যযুগের শেষেরদিকে, যখন মানব সমাজ বেশ সাবালক হয়ে উঠেছে, তখন কেহ কাকেও আত্মত্ব, অর্থাৎ আত্মসাৎ, করার মুগ আর থাকে নাই। আত্মত্ব করার প্রশ্নই উঠে না। তবে সংস্কৃতি আর সভ্যতার প্রভাব, তাৰ ধৰার প্রভাব, একেৰ অপৰেৱ সহযোগিতায় আৱ সংশ্রবে মিলিত সভ্যতার বিকাশ, এই সবেৱ কথা আলাদা। ডঃ শ্রীবাস্তব দেখাতে চেষ্টা কৰেছেন যে, সেই সংমিশ্রণ হয় নাই। জানি না, আত্মত্বীকৰণ বলতে তিনি কি অৰ্থ কৰেছেন, কিন্তু সংস্কৃতিক সংমিশ্রণ আৱ সভ্যতার সমৃদ্ধি ঘটা সম্বন্ধে কোনোৱপ সন্দেহেৱ অবকাশ নাই। যদি অবশ্য, সভ্যতার বিকাশ মানে একেৱ, বিলুপ্তি না হয়ে পৱন্পৰেৱ সহযোগিতায় মাতৃবেৱ থাকা, থাওয়া পৱা, শিল্প সাহিত্য আৱ চিন্তাধাৰার উন্নতি আৱ সমৃদ্ধি হয়।

প্রথমতঃ ধৰ্মেৱ কথাই ধৰে নেওয়া যাক। তলোয়াৱেৱ জোৱে ধৰ্ম প্ৰচাৱেৱ অতিৱিজিত কাহিনী —ঐতিহাসিকৰা অনেক আগেই বৰ্জন কৰেছেন। তবে রাজ ধৰ্মেৱ অনুগমন বহুৱ ক্ষেত্ৰেই সত্য। ব্ৰাহ্মণ ধৰ্ম, বৰ্বৰ ধৰ্ম, খণ্ঠান আৱ ইসলাম ধৰ্ম সকলেৱ ক্ষেত্ৰেই তা সত্য। সিংহাসনেৱ দ্বৰ্জচ্ছায়ায় ধৰ্ম বল পায়, শৰ্থা প্ৰশাখায় বিস্তৃত হওয়াৱ সুযোগ পায় পৃষ্ঠপোষকতার কাৱণে। কিন্তু ভাৱতেৱ ইসলামেৱ ক্ষেত্ৰে বাস্তব সত্য হচ্ছে এই যে, তুর্কী-পার্টান সুলতান বা মোগল স্বাটদেৱ মূল কেন্দ্ৰ রাজধানী দিল্লীৱ সন্ধিত বৰ্তমান উত্তৰ প্ৰদেশ যা সকল বাদশাহেৱ অবাধ বিচৰণ ক্ষেত্ৰ ছিল সেখানে মুসলিম জনসংখ্যা নথে বললেই চলে। দক্ষিণেৱ বহুমনী রাজ্য বা হয়দৱ আলী টিপু সুলতানেৱ মহীসূৰেৱ ঐ একই অবস্থা। মুসলিম সংখ্যা অধিক পৰিমাণে পুঁজীভূত উপকূলবৰ্তী পশ্চিমাঞ্চলে, পূৰ্ব বাংলায় আৱ সিঙ্গু প্ৰদেশে যেখানে সুলতান বাদশাহৰা আসৱ জমাতে পাৱেন নি আৱ আৱ আক্ৰমণ নিষ্ফল হয়েছে বলেই ঐতিহাসিকৰা মন্তব্য কৰেছেন। উত্তৰ পশ্চিম সীমান্ত আৱ পাঞ্চাব অবশ্য তুর্কী-পার্টান জাতীয় লোকেদেৱ পাকা বাসস্থান ছিল। ইন্দোনেশীয়া, সুমাত্ৰা, যবদীপে তো সুলতান বাদশাহদেৱ ছায়াও পড়েনি, অথচ সেখানে মুসলমানদেৱ সংখ্যাধিক্য। তাই বলে জোৱা কি আৱ কখনও কোথাও কাৰণত দ্বাৱা হয় নাই? হয়েছে, যেমন হয়েছে, ব্ৰাহ্মণ আৱ বৰ্বৰ ধৰ্মাবলম্বী শাসকদেৱ সময়েও। তবে ইসলাম ধৰ্মেৱ অন্তৰ্নিহিত নিজস্ব আকৰ্মনী গুণাবলী নেহাং তুচ্ছ নহ। ইসলাম ধৰ্মেৱ সাম্য নীতিৰ বৈশিষ্ট্য অস্বীকাৰ কৰা যায় না। বিশেষতঃ যখন বৰ্ণশ্ৰমেৱ আৱ অস্পৃষ্টতা দেশেৱ জনমানসকে বিষাক্ত কৰে তুলেছিল। এৰ প্ৰভাৱে চিন্তাধাৰার দিক দিয়েও অসামাজিক বিপ্ৰব ঘটেছে। বাংলা দেশে শ্ৰীচৈতন্য, দক্ষিণেৱ মানন্দ প্ৰভৃতি, অগ্নত্ৰ গুৰু নানক—এঁদেৱ সকলেৱ ভক্তি ও সাম্যেৱ প্ৰচাৱ। আৱও পৱে রাজা রামমোহন রায়েৱ ব্ৰাহ্মণ ধৰ্ম প্ৰবৰ্তন ভাৱতীয় ধৰ্ম সমষ্টিৰ ভাৱ ধাৰার সংমিশ্রণেৱ ফল। ডঃ শ্রীবাস্তব নিজেই লিখেছেন যে ভক্তি আন্দোলন ইসলামেৱ প্ৰভাৱ বোধকাৰী যোগ্যতা অৰ্জনেৱ জন্য হিন্দু ধৰ্মেৱ সংস্কাৱ সাধন। প্ৰতিবন্ধিতাই হোক আৱ প্ৰভাৱধৰ্মিতাই হোক, এই ভাৱধাৰার বিবৰণে ইসলামেৱ অবদান অনন্বীক্ষ্য, তবে এটা বলতেই হবে যে, নিজেদেৱ চিন্তাধাৰাসুমাৱে হাঁৰা মানব কল্পণায় সাধনায় নেমেছিলেন নিছক' 'প্ৰতিবন্ধিতায় উৎসাহিত' বললে তাঁদেৱ আদৰ্শকে হেয় কৱা হয়, তাঁদেৱ সম্মান দেখান হয় না।

অধ্যাপক শ্রীবাস্তব লিখেছেন যে, এই আন্দোলনেৱ উদ্দেশ্য হিন্দু-মুসলিম ঐক্য ব্যৰ্থ হয়েছে।

তাঁর মতে তার কারণ হ'ল, তুর্কী আফগান শাসকগণ ও মুসলিম জনসাধারণ রাম-সীতা মতবাদ গ্রহণ করতে পারেন নাই। কিন্তু তিনি স্বীকার করুন বা নাই করুন এটা নিছক সত্য যে, বৌদ্ধ, শিখ, জৈন প্রভৃতি কোন সম্প্রদায়ই পারেন নাই, বর্তমান যুগের দেশজ খৃষ্টানরাও না। তাঁদের ক্ষেত্রে ঐক্যের জন্য এই শর্ত দাবী করা হয় নাই। তাছাড়া তিনি নিশ্চয়ই জানেন যে, ইন্দোনেশীয়ায় এখনও রাম লীলার অঙ্গুষ্ঠান হয়, মহাভারতের নাটকাভিনয় হয়। মাঝুম 'রাম-সীতা'র কারণ আপনি থাকতে পারে না, কিন্তু 'ভগবান' রামের ব্যাপারে নিরাকার একেব্রবাদী ধর্মের অনুগামী যে কোন ব্যক্তিরই আপনি থাকবে। তবুও ইসলামে সর্বকালের সর্বদেশের ধর্মীয় পথপ্রদর্শকদের প্রতি শ্রদ্ধানিবেদনের স্পষ্ট নির্দেশ রয়েছে। মুসলমানদের মূল ধর্ম-গ্রন্থ কোরানে স্পষ্টভাব্য আছে—“প্রত্যেকটি জাতিকেই দৃত পার্শ্বান হইয়াছে” (১০:৪৭)। সেই সঙ্গে একথাও বলা হয়েছে: এবং “আমরা দৃত পার্শ্বান্যাছি যাদের কথা তোমাকে পূর্বেই বলিয়াছি, আর দৃত পার্শ্বান্যাছি যাদের কথা তোমার কাছে উল্লেখ করি নাই।” (৪: ১৬৪)। শুধু তাই নয়, মুসলমানকে এই সমস্ত দৃতকে নবী বা পয়গম্বর বলে মানতেই হবে, নইলে এক হিসাবে সে কাফের (অবিশ্বাসকারী) হয়ে যাবে। কোরানে আছে: “নবী প্রত্যাদেশে বিশ্বাস স্থাপন করে, এবং বিশ্বাসকারীরাও; তাহারা সকলেই আল্লাহ, স্বর্গের দৃতসমূহ, তাহার কিতাবসমূহ এবং তাহার নবীগণের উপর বিশ্বাস স্থাপন করে; আমরা তাহার নবীগণের মধ্যে পার্থক্য করি না।” (২: ২৮৫); “যাহারা আল্লাহ এবং তাহার নবীগণকে অবিশ্বাস করে, এবং যাহারা আল্লাহ এবং তাহার দৃতগণের মধ্যে প্রভেদ করিতে চাহে এবং বলে যে, আমরা কতকগুলিকে মানি আর কতকগুলিকে মানি না, আর তাহাদের ভিতর হইতে একটি মধ্যবর্তী পথ বাছিয়া লয়—তাহারাই হইল সত্যকারের অবিশ্বাসকারী।” (৪: ১৫০, ১৫১)। —কিন্তু যাক, ধর্মতত্ত্ব আলোচনা আমার উদ্দেশ্য নয়। আমার বলার উদ্দেশ্য শুধু এই যে, প্রকৃত মুসলমানের দৃষ্টিতে শ্রীকৃষ্ণ, বৃন্দ প্রভৃতি সকলেই প্রেরিত পুরুষ, রসুল বা পয়গম্বর। গোঁড়ামীর অঙ্গ দৃষ্টিতে যদি কেউ অপব্যাখ্যা বা অপব্যবহার করে থাকে তবে সেটা ব্যক্তি বিশেষের দোষ; সম্প্রদায় বা ধর্মের নয়, আর এমন ঘটনা সব ধর্মের মধ্যেই ঘটছে, ডঃ শ্রীবাস্তবের ধর্মেও বাদ নাই।

মাঝুমের সাংস্কৃতিক আদান প্রদানের মূল উপাদান ও বাহন হল সাহিত্য, ভাষা। একেতে নতুন ভাষা তথা উত্তুর সৃষ্টি তো বটেই, তা ছাড়া বিভিন্ন অঞ্চলের স্থানীয় ভাষারও রূপায়ণ ও সমৃদ্ধি ঘটেছে। বাংলা ভাষার ইতিহাস তার উৎকৃষ্ট নয়না। শিঙ্গালা আর স্থাপত্য শিল্পের ক্ষেত্রে, তাকে মুসলিমী ব্যাপার বলে বাদ দিয়ে না দেখলে তাও ভারতীয় সম্পদের অন্যত্য অংশ। শুধু আগ্রা-দিল্লী, তাজ আর লাল কেল্লার কথা নয়। পৃথককৃত পাকিস্তান ছাড়াও বর্তমান ভারতেও সারা দেশব্যাপী আছে তার নির্দর্শন। দেব-দেবীর উপাসকবন্দ দেবমন্দির গড়ে স্থাপত্যশিল্পের নির্দর্শন রেখে গেছেন; বৌদ্ধ, জৈন, শিখরা গড়েছেন তাঁদের মঠ-মন্দির, গুরুদ্বার। মুসলমানরাও তাই নির্মাণ করেছেন মসজিদ। জীব, ভূস্ত, নরনারীর চিরাঙ্গনে বাধা থাকায়, তাঁদের নজর পড়েছিল ফলফুল-পাতার কারুকার্য আর হরফ গঠন শিল্পের দিকে। স্থাপত্যশিল্পের ঐ সমস্ত নয়নাকে ভারতীয় শিল্প ও সংস্কৃতির সম্পদ মনে না করা সংকীর্ণতা ছাড়া আর কিছুই নয়। এইসব শিল্প সাংস্কৃতিকে শুধু ইসলামীয় ছাপ পড়েছে ভাবলে ভুল হবে।

শিক্ষার ক্ষেত্রেও এই একই কথা থাটে। পূর্বের রাজস্বর্গ যেমন তাঁদের সময়ে প্রচলিত প্রাকৃত এবং ক্রমক্রমান্তরিত সংস্কৃত ভাষার মাধ্যমে শিক্ষার ব্যবস্থা করেছিলেন, তেমনি পরবর্তীকালে সুলতান

আর বাদশাহের সময়ে ফারসী ভাষার মাধ্যমে শিক্ষাদানের ব্যবস্থা হয়েছিল। উভয় ক্ষেত্রেই অবলম্বিত শিক্ষা পদ্ধতির মধ্যে মৌলিক কোন তফাও ছিল না। শিক্ষার বিষয়গুলির মধ্যে চিকিৎসাবিদ্যা, বিজ্ঞান, দর্শন, সাহিত্য, ইতিহাস, সবই তো ছিল। ভূগোল আর জ্যোতির্বিজ্ঞানের ক্ষেত্রে ছিল মৌলিক অবদান; সংস্কৃত সাহিত্যের পাঠ আর তার তর্জমার প্রচেষ্টাও উপেক্ষণীয় নয়। সর্বত্রই শিক্ষালয়ের ব্যবস্থা ছিল, ভারতের চলিত ব্যবস্থারই অনুরূপ পাঠশালা, মন্তব, মদরাসা। এর ফলে আমাদের দেশের বিভিন্ন ভাষার শব্দসম্ভার যে কিছুটা সম্ভব হয়েছে তাতে কোন সন্দেহ নাই, বাংলা ভাষার তো কথাই নাই। খাস্ত্রব্য, পোশাক-পরিচ্ছদ, আসবাবপত্র এমনকি আচার ব্যবহার, রীতি-নীতি, আদৰ কায়দা সব ক্ষেত্রেই যা অবদান রয়েছে তাকে অস্বীকার করা বাস্তবকে না দেখে চোখ বন্ধ রাখার সামিল। বিশেষ করে তার ফল যখন সম্প্রদায় নির্বিশেষে সকলভাবত্বাসীরই ভোগ্য হয়েছে। ধর্ম হিসাবে ইসলামকে গ্রহণ করলেও মুসলমানরা ভারতের অনেক কিছুই ত্যাগ করেন নাই; যদিও রাজধর্মের অনুগামী হওয়ার ফলে সুলতান বাদশাহদের বিদেশ থেকে নিয়ে আসা কিছু কিছু ভিন্দেশীয় রীতি-নীতি সমাজে প্রচলিত হয়ে গেছে।

‘শ্রীবাস্তব হিন্দু-মুসলমানের মিল না হওয়ার একটি কারণ বলেছেনঃ “একটি ক্ষেত্রে অবশ্য আমাদের জনগণ বিদেশীদের প্রতি যথার্থ ভদ্রতা প্রদর্শন করে নাই, তাহা হইল অন্তর্বিবাহ ও অন্তর্ভোজনের ক্ষেত্রে; তাহার কারণ স্পষ্ট। হিন্দুগণ সকল সময়েই আনুষ্ঠানিক পবিত্রতায় বিশ্বাস করেছেন, অর্থাৎ দেহের, পোশাকের, বাসস্থানের ও মনের পবিত্রতা। অথচ শুধু বিদেশী তুর্কী আফগানরাই নহে, ভারতীয় মুসলমানরাও মরুভূমির আরবদের অবলম্বিত জীবন ধারা অনুসরণ করিতে দৃঢ় সংকল্প হইলেন। এতদ্বাতীত হিন্দুগণ সাধারণতই নিরামিষাশী, এবং মাংস যাহারা খাইত তাহারাও গোমাংস ঘূণার সহিত পরিহার করিয়াছে। পঞ্চান্তরে মোহন্দাসীরা প্রায় শতকরা একশত জনই ছিল অনিরামিষাশী এবং তাহারাও গো মাংস ভক্ষণ ত্যাগ করিতে প্রস্তুত ছিল না।”

‘আমাদের জনগণ’ যে কে, তা শ্রীবাস্তব বলেন নাই, কিন্তু এটুকু স্পষ্ট যে, শুধু বিদেশীরাই তার বহিভূত নয়, ‘ভারতীয়’ মুসলমানরাও সে ‘আমাদের’ বাইরে। যদি হিন্দুগণই ‘আমাদের জনগণ’ হন, তবে সে কোন হিন্দু? ব্রাহ্মণ, কায়স্থ, শ্বত্রীয়, নমঃশুদ্র, উপজাতীয়, না বাঙালী, বিহারী, মাদ্রাজী না মাড়োয়াড়ী? নাকি তিনি সংখ্যালঘু উচ্চবর্গের হিন্দুদের কথা মনে রেখে তাকেই সারা ভারতের হিন্দু বলে চালাচ্ছেন? কারণ এইদের সকলের মধ্যে নিম্নমাত্রার এক নয়, আর খাত্তবস্তুর বাছবিচারও এক নয়। মুসলমানদের তবু ত্বনিয়ার একপ্রান্ত থেকে অপর প্রান্ত পর্যন্ত একই নিয়মে দাঁধা।

ডঃ শ্রীবাস্তব বিজ্ঞ আর জ্ঞানী ব্যক্তি, তিনি যা লিখেছেন বিবেচনা করেই লিখেছেন। তবু জানতে ইচ্ছা হয়, দেহের, পোশাকের, বাসস্থানের আর মনের পবিত্রতা তিনি কাকে বলেন, বেছইন জীবনধারাই বা কি আর ভারতের মুসলমানদের জীবনধারায় তিনি তার কোন ছিটা দেখেছেনঃ

অন্তর্ভোজন সম্বন্ধে বলতে পারি যে, যেখানে ব্রাহ্মণের সাথে সকলেই অন্তর্ভোজনের স্বয়ংগ থেকে বঞ্চিত, যেখানে প্রত্যেকেই প্রত্যেকের অস্পৃশ্য, উচ্চতর বর্ণের সাথে অধিক্ষেত্রে অন্তর্ভোজন নিষিদ্ধ মেখানে ভিন্নধর্মী মুসলমানেরা যে বাদ পড়বে তাতে আর আশৰ্য্য কি। তা ছাড়া খাত্তাখাত্তের ব্যাপার? ইসলাম ধর্মের বাধা নিয়ে খুবই সীমাবদ্ধ। ইসলামে খাওয়ার আদেশ কোথাও নাই। থেতে হবেই বলে

বাধ্যকতা নাই, আছে শুধু অল্পমতি। কোরানে আছে—“হে মানব সন্তান ! পৃথিবীতে যাহা আছে তাহার মধ্যে তাল জিনিস এবং আইনসঙ্গত জিনিস থাও”—( ২ : ১৬৮ )। নিমেধ যেখানে আছে সেখানে স্পষ্ট ভাষাতেই আছে, শুধুমাত্র চারটি ক্ষেত্রে—মৃত জীবজন্ম, রক্ত, শুয়োরের মাংস, আর যে জীবকে আল্লাহ ছাড়া অংশ কোনো নামে হত্যা করা হয় ( ২ : ১৭২, ১৭৩ )। পানীয় দ্রব্যের মধ্যে জ্ঞান বিলোপকারী নেশাজনক দ্রব্য ছাড়া নির্দিষ্টভাবে নিষিদ্ধ কিছু নাই। মোট কথা খান্ত-পেয়ে দ্রব্যাদির মধ্যে অপবিত্র কি আছে জানি না। আর গো হত্যার কথা ? আরব দেশে উট আর তেড়োর সঙ্গেই সম্পর্ক, গরুর সঙ্গে সম্পর্ক নাই বললেই চলে। তা ছাড়া যেখানে বিশেষভাবে ধর্মীয় ব্যাপারে জীবহত্যার নির্দেশ রয়েছে, সেখানে তেড়ো-চাগলের কথাই সংখ্যায় নির্ণীত রয়েছে, যেমন অকীকা অর্থাৎ নবজাত শিশুর নামকরণের সময়ে মেয়ের ক্ষেত্রে একটি আর ছেলের ক্ষেত্রে দুইটি। বকর ঈদের সময়েও একজনের পক্ষ থেকে একটি। এই ক্ষেত্রে একটি জীব সাত জনের নামেও কোরবানী করা যায়, সে জীবগুলি বড় আকারের বেমন উট, গরু ইত্যাদি। কাজেই আমাদের দেশে ঈদুজ্জাহাতে গো হত্যার মূল কারণ হল অর্থনৈতিক, কারণ ধর্মে আঘাত দেওয়ার প্রশংসন নয়, সেটা রাজনৈতিক জুয়াড়ীদের স্ফুরণাত্মক মানসিকতা। সন্তান একটি গোরু কিনে গরীব কেন বড়লোক পরিবারেও সাত জনের পক্ষ থেকে কোরবানী করা যায়, কিন্তু খাসীর ক্ষেত্রে সাতটি খাসী না হলে চলবে না। আর দৈনন্দিন খাতের ব্যাপারে খাসীর বা পাঁচার মাংস থেতে পারে কয় জনে, গো মাংস প্রকৃত পক্ষে গরীবের খাত। তবে ভারতবর্ষের দু একটি প্রদেশ ছাড়া গো-মাংসের প্রচলন নাই, বড়লোকেরা কেউই প্রায় গো মাংস খান না, তারতের বাইরের মুসলমানরাও না, তবে ইচ্ছা করলেই থেতে পারেন, বাধা নেই কোনো, এই যা। আজ এই বিষয়টি গভীর সেন্টিমেন্টের ব্যাপার হয়ে দাঁড়িয়েছে, এমন কি গো হত্যার প্রশংসন মানুষ হত্যা পর্যন্ত গড়িয়েছে নিঃসঙ্কোচে। কিন্তু কবে এবং কেন গো মাংস স্বংস্থ হয়ে গেল তা ইতিহাসের গবেষণার ব্যাপার। ইতিহাস থেকে আজ পর্যন্ত যা জানা যায় তা হল এই যে, পাঁচ হাজার বছর আগে সিদ্ধু উপত্যকা সভ্যতার যুগের লোকেরা গো খাদক ছিল, যদিও গোরু নয়, ষাঁড় তাদের শ্রদ্ধার বস্তু ছিল। পরবর্তীকালের বৈদিক যুগ থেকে ব্যবহৃত সংস্কৃত ভাষায় অতিথিকে বলা হত গোঘৰ, কারণ অতির্থ সেবার জন্য গোহননের প্রয়োজন হত। কাজেই ‘মুসলিম’ যুগের গোড়ার দিকেই হোক বা মোগল আমলে হোক গো হত্যা সম্পর্কে সংস্কারের গুরুত্ব বাস্তবিকই কতখানি ছিল তা অনুমানের ব্যাপার, হিন্দু-মুসলিম সম্পর্ক নির্দ্দিশে ইতিহাসের তথ্যের ব্যাপার নয়। কারণ গো হত্যা সংস্কৃত মোগল আমলে সম্প্রাপ্তির অভাব দেখা যায় নি। আজ এই প্রসঙ্গ উত্থাপনের অর্থ এক সম্প্রদায়ের খাত রূচি ও অন্য সম্প্রদায়ের ধর্মীয় দুর্বলতার উপর আঘাত হেনে রাজনৈতিক ভাস্তি আর বিদ্রোহ স্ফটি করা বৈ আর কি ? কারণ, ইংরেজ আমলের আগে গোহত্যার উপলক্ষে মানুষ হত্যার উদ্বাদনার নজীব ইতিহাসে মেলে না। উচ্চ শিক্ষিত প্রথ্যাত অধ্যাপক ডঃ শ্রীবাস্তব সংখ্যাগুরু হিন্দু সম্প্রদায়ের মনে পর্যাপ্ত পুস্তকের মাধ্যমে ভাস্ত ধারণা স্ফটি করেছেন।

অন্তবিবাহ ক্ষেত্রেও একই কথা থাটে। সকল শ্রেণীর হিন্দুদের মধ্যে বিবাহ বৈধ হয়েছে এই বিংশ শতাব্দীর পঞ্চদশকের শেষে, তাও লোক সভার ভিতরে ও বাহিরে দীর্ঘ পঁয়তরা ক্ষাক্ষির পর, নইলে ব্রাহ্মণ-কায়স্ত-শুদ্ধ বিয়ে আর কবে হয়েছে ? হিন্দু-পার্সী বিয়েই বা কটা হয়েছে ? আর হিন্দু মুসলিম বিবাহ কি

মোটেই হয় নাই সমাজের বাধা বিষ্ণ কাটিয়ে? হিন্দুদের মধ্যে ব্যাপকভাবে অসবর্গ বিয়ে বা হিন্দুতে দেশজ খৃষ্টানেতে এমন কি হিন্দু-ব্রাহ্ম বিয়ে ক�ঢ়াতি হয়েছে, যে হিন্দু-মুসলিম পরিণয় হবে? তবুও যখন সারা ভারতে বিবাহের ব্যাপারে এত ভেদ-বিভেদ বাধা-নিষেধ থাকা সত্ত্বেও সকলে 'মিলিত' থেকেছে তখন শুধু মুসলমানদের ক্ষেত্রেই মেই কারণেই 'অমিলের' প্রমাণ তলাশ করা কেন? আর সে যুগের কথা যদি বলতে হয় তাহলে রজব, আলাউদ্দান, খিজির খাঁ আর বাজ বাহাহুরের কথা বাদ দিয়েই বলা যায়, যে তিনশ' বছর সুলতানী অত্যাচারের পরও যখন নবাগত স্বঙ্গ পরিচিত মোগল বংশের শাহজাদা সাত্রাজ্যহীন আকবরের হাতে রাজা ভরমল স্বেচ্ছায় নিজ কস্ত্র সঁপে দিয়েছিলেন তখন তাঁকে মুসলমান জেনেই তো দিয়েছিলেন, পরবর্তীকালে আকবরের অহস্ত নীতি তখনও দৃশ্যমান হয় নি। কাজেই মানতে হবে যে, মাঝুমে মাঝুমে সম্পর্ক হিসাবে তা স্বাভাবিক ভাবেই ঘটেছিল, বিশেষ করে সামাজিক স্তরে সমকক্ষতার বিচার করে। সুলতানী আমলে জোর জবরদস্তীর কথা কি শুধু মুসলমান বলেই, না আভিজাত্যের সমর্যাদা সম্পন্ন পাতীর সকালে। তাছাড়া পরাজিত শক্র পুরবসিনীদের পাণিশৃঙ্খল যথ্যুগের সমরবাদীদের রেওয়াজই ছিল—সেখানে হিন্দু বা মুসলমানের প্রশ্ন ছিল কর্তৃক? তাছাড়া পৃথিরাজও তো জোর করেই নিয়ে গিয়েছিলেন জয়চন্দ্রের কস্ত্রাকে। অপরাধটা কি শুধু সম্পদায় ভেদের কারণে?

যে দেশে এত বর্ণশ্রেণী স্তর ভেদের ব্যবস্থা সেখানে হিন্দু-মুসলিম বিবাহ হওয়া না হওয়াটা বড় সমস্যা নয়, একমাত্র ব্যক্তিক্রমও নয়। ইঁগুলিকে বড় করে দেখা বা দেখানো মনের বিকার নয় কি? তবে এটা ঠিকই যে সংমিশ্রনের পথ যতই উচ্চুক্ত হয় ততই ভাল। আজও ভারতে এমন বাজপুত সমাজ আছে যারা হিন্দু-মুসলমান উভয়ের মধ্যেই বৈবাহিক সম্পর্ক বজায় রেখে চলেছে। শ্রোতৃর বিপরীত মুখী প্রবাহ শুরু না হলে হয়তো এতদিনে হতেও পারত অবাধ হিন্দু-মুসলিম বিবাহ। হয়তো বা হয়ে যেতো সম্পত্তি আর বিবাহের সর্বান্তরুক্ত একক আইন। অন্ততঃ মুসলমানের দিক থেকে ( বিংশ শতাব্দীর স্থৃত বিষাক্ত সভ্য বিদ্বেষের কথা বাদ দিয়ে ) কোন বাধা থাকতো না, কারণ ইসলামের দৃষ্টিতে তৎকালীন আরব্য মূর্তি পূজারী ছাড়া আর সকলে 'গ্রহের' অধিকারী আর এই প্রাপ্তি সকলের সাথেই বিবাহ বন্ধন বিধিসন্মত--শুধু প্রয়োজন ছিল সংশয় কাটিয়ে কয়েক পা অগ্রসর হওয়া। 'গ্রহের অধিকারী' সম্পদায়ের সাথে বিবাহের জন্য ধর্মান্তরণ নিষ্পংয়েজন।

ধর্মীয় গোঁড়ামী সমস্কে বলা যায়, পূর্বেও ব্রাহ্মণ পঞ্জিতগণ রাজ্য শাসনে মন্ত্রণা দিয়েছেন, বর্ণশ্রেণের কাঠামো প্রতিষ্ঠা করেছেন। কেউ রাষ্ট্রকে ধর্মনিরপেক্ষ করার চেষ্টা করেন নি। সুলতানী আমলে বরং আলাউদ্দিন, মোহাম্মদ বিন তুগলক তা করেছেন। আকবর তো একেবারে নব বিধানই চালু করতে সচেষ্ট হলেন। কেউ কেউ অবশ্য স্বধর্মের প্রসারের ক্ষেত্রে অশোক সর্বপ্রকার সহায়তা করেছিলেন। সকল সুলতান-বাদশাহের প্রকৃতি আর প্রবৃত্তি এক ছিল না, হতেও পারে না। তাই দিয়ে গোটা ধর্মকে বা ধর্মীয় সম্পদায়কে বিচার করা চলে না, উচিতও নয়। ডঃ শ্রীবান্ত এক জায়গায় আক্ষেপ করে লিখেছেন যে, চেঙ্গীজ খাঁ-এর দল মঙ্গোলীয়রা যদি সুলতানী শাসনের শেষ করে দিতে পারত, তা হলে ( যদিও তারা ধর্মের চরম করত ) তারতের সমাজের সাথে যিশে যেতে পারত। কিন্তু মধ্য এশিয়ার চেঙ্গীজ বংশীয়রাই তো ঝাড়ে বংশে মুসলমান হয়ে গেল। তখনও তা তার বংশধররা আক্রমণ করতে পারত। ব্যাপার একই দাঁড়াতো। তবে তফাঁৎ এই যে, চেঙ্গীজের উদ্দেশ্যে শ্রীবান্ত লিখেছেন যে, বৌদ্ধানুরূপ মতাবলম্বী হওয়া সত্ত্বেও চেঙ্গীজ মহাহত্যাকাণ্ড

করেছেন। আর সুলতান-বাদশাহ তরয়ুব-আওরংজেবের ক্ষেত্রে তিনি লিখেছেন ইসলামের প্রেরণায় উদ্বৃক্ষ হয়ে মুসলমানরা নারকীয় হত্যাকাণ্ড অনুষ্ঠিত করেছে।

কাজেই সব বিষয়ে ভেবে দেখলে দেখা যাবে যে, ইংরেজ পূর্ব হাজার বছরে সারা ভারতে যে সাংস্কৃতিক আদান প্রদান ঘটেছে, সেই মধ্যাবুগের পূর্বেও ঐ ধরনেরই ছাড়া অন্য কিছু হয়েছে বলে মনে হয় না। হঠাৎ বিপরীত মুখী পরিকল্পিত আক্রমণ শুরু না হলে সে প্রভাব, সে সংমিশ্রণ নিশ্চয়ই আরও বিস্তৃত আরও গভীর আরও স্থায়ী হত। মনে রাখতে হবে যে, বৈদিক সভ্যতার বিস্তৃতি আর সংমিশ্রণ হতে কয়েক হাজার বছর লেগেছে। আর ইসলামী প্রভাবের ক্ষেত্রে মাত্র হাজার বছর পার হতে না হতে শুধু উন্টা শোতাই নয়, বিকৃতীকরণ আর বিলুপ্তি সাধনের জন্যই আয়োজন শুরু হয়ে গেছে।

ইতিহাস লেখা নিয়ে এত কথা বলতে হল কারণ এই ধরনের লেখার প্রভাবে ভারতীয় সমাজে আর সমাজেতিহাসে গুরুতর ক্ষটি আর হানিকর ফল দেখা গেছে। তার মর্মান্তিক পরিণাম হল ভারতবর্ষের অঙ্গচ্ছেদ, লক্ষ লক্ষ লোকের ছিরমূলতা আর সবস্থান্তি। এত বড় একটা ঘটনা, এমন একটা বিপর্যয় শুধুই একটি নেতার উক্তানী, মুষ্টিমের প্রতিক্রিয়াপাইৰ প্রচারণ। আর সাময়িক উন্তেজনা আর উন্মত্তার ফলে হতে পারে না, যদি না তার পেছনে বাস্তব অবস্থার গভীর ভিত্তি থাকে। অনেক ঘটনা, অনেক ইতিহাস, পুঁজীভূত অনেক মনের প্লান রয়েছে তার পেছনে, রয়েছে হতাশার ক্ষোভ, হীনমগ্নতার আক্রোশ। ভারত বিভাগ তারই তুঙ্গীভবনের চরম একটি অঙ্গ মাত্র। আজও কি তার ভের মিটেছে? এখানে বিভেদ থেকে থাক্ষে, হীনমগ্নতা দেখা দিচ্ছে, দেখা দিচ্ছে বিভাস্তি, অসহায়তা আর ক্ষোভ। আক্রমণমূলক সাম্প্রদায়িকতা ছাড়াও প্রতিরক্ষা বা আত্মরক্ষামূলক সাম্প্রদায়িকতা বলে একটা বস্ত আছে, যা হল অভিযানজনিত বা আশংকাস্থষ্ট সম্প্রদায়প্রীতি।

১৩৬৮ সালের আধিন সংখ্যার 'অনুশীলন' পত্রিকায় অধ্যাপক হীরেন্দ্রনাথ মুখোপাধ্যায় 'ইতিহাস নিয়ে বিড়ম্বনা' শীর্ষক একটি প্রবন্ধে ভারতে স্বাধীনতা সংগ্রামের পূর্ণাঙ্গ ইতিহাস সম্বন্ধে লিখিত এবং ১৯৬১ সালের ২৬শে জানুয়ারী প্রকাশিত ডঃ তারাচাঁদের পুস্তকের প্রথম খণ্ডের সমালোচনা করে অন্যান্য উদাহরণসহ মুসলমানদের ক্ষেত্রেও লিখেছেন: "তারাচাঁদ তো মুসলিম অবদান সম্বন্ধে নিজেই গবেষণা করেছেন; কিন্তু ওয়াহাবী আর ফরাদীদের কথা কি তাঁর মনে জাগল না। তিতুমীর আর শরিয়তুল্লাহ আর দ্ব্যুমিশ্রণ প্রভৃতি প্রাতঃস্মরণীয় ব্যক্তি সম্বন্ধে কিছুই কি স্বাধীনতা সংগ্রাম ব্যাপদেশে উল্লেখযোগ্য তিনি মনে করেন নাই।" ডঃ তারাচাঁদও মনে করেন নাই আর ভারত সরকারের প্রচার যন্ত্র আকাশবাণীতে মহিলা মহলের ভাষণদাত্রী হিন্দু উন্তরাধিকার আইন সম্বন্ধে বোঝাতে গিয়ে মার্কিন যুক্তরাষ্ট্র আর ইংলণ্ডের কথা ভেবেছেন, কিন্তু বারো শত বৎসরের স্বদেশবাসী মুসলমানদের আইনে (যেখানে তার সর্বপ্রথম প্রকাশ) নারীর সম্পত্তির অধিকারের কথা যেন উল্লেখ করার মতই মনে করেন নাই। এটা খুবই সত্য যে, বর্তমান যুগের সমাজতাত্ত্বিক দেশগুলির কথা বাদ দিলে নারীর অধিকার সবচেয়ে বেশী আছে বোধ হয় ইসলামেরই আইনে। সংবাদপত্রগুলি মুসলমান কোন অগ্রাধ করলে অনেক সময় 'জনৈক মুসলমান' লিখে গোটা সম্প্রদায়কে টেনে আনেন, আর হিন্দুর দ্বারা অনুষ্ঠিত হলে 'জনৈক ব্যক্তি' কি খুব জোর নাম লিখে, শুধু ব্যক্তিকেই কারকরূপে পেশ করেন, ঠিক যা হওয়া উচিত তেমনি করে। মুসলমানের অনুষ্ঠিত অপরাধের জন্য সারা মুসলিম সমাজ দায়ী, কিন্তু হিন্দুর অপরাধ শুধু ব্যক্তির বা খুব জোর কোন বিশেষ

উপ-সম্প্রদায় বা প্রদেশবাসীর ব্যাপার মাত্র ; এ ধরণের প্রচার অতীব ক্ষতিকর । গত ফেব্রুয়ারীর (১৯৬১) জরুরিপূরের ঘটনা উপলক্ষে বাংলার একটি খ্যাতনামা জাতীয় পত্রিকা সম্পাদকীয় স্তম্ভে মন্তব্যই প্রকাশ করে বসলেন যে, একটি বিশেষ সম্প্রদায়ের মধ্যে শিক্ষার অভাবের ফলে যৌন অপরাধ একটু বেশী মাত্রায় হয় । সেই সময়ে বাংলা দেশের বিভিন্ন আদালতে বহু জয়ন্ত ও হিংস্র অপরাধের মামলা চলছিল । কিন্তু কে তার অর্থস্থানের সম্প্রদায়ের বিচার করবে ? আজ যা ঘটনা, কাল তাই ইতিহাসের তথ্য, ধ্যান ধারণা, জ্ঞানের মালমশলা । হীরেনবাবু তাই লিখেছেন : “প্রতিটি তথ্য পূর্ণ সত্যের আধার নয় । তা ছাড়া কেবল তথ্যের যথাসম্ভব নিখুঁত সমাবেশ ঘটালেই যে সত্যে উপনীত হওয়া যায়, তা সম্ভব নয় । তাই নিছক তথ্য সম্ভক্ষে মোহজাল বিস্তার করে তাতেই বিশ্বাস করা একাগ্রচিন্ত গবেষকদের পক্ষে অনেকটা স্বাভাবিক হলেও তথ্যালুসম্মত, সংশয়ন, সংগঠন এবং সিদ্ধান্ত প্রভৃতি ব্যাপারে মাঝের মন এবং তার পরিবেশ ও সংক্রান্ত বিশ্বাস ও আদর্শ ইত্যাদি বস্তুকে অবহেলা করা চলে না ।”

এ সবের পরিণাম হয়েছে স্বদূর প্রসারী । হিন্দু মুসলমানের মনের রক্ষে রক্ষে তার ফল ফলেছে । বাহিক ভাবে হোটেলে রেস্তোরাঁয় ঘর ভাড়ার ব্যাপারে এই প্রত্বের খেলা বহুল পরিমাণে করে গেলেও অন্তরে হিন্দু-মুসলমানের ঠিক বিভেদ না হলেও, স্বাতন্ত্র্যবোধ এখনও বেশ জমাট বেঁধে আছে । স্কুল কলেজ সমাজক্ষেত্র সর্বত্রই তা বিশ্বাস, ছাত্র নয়, মাঝে নয়, হিন্দু আর মুসলমান । কর্মক্ষেত্রে, অফিসে কারখানায়, মার্ট-ঘাটে খেলার ময়দানে দেখা হয়, মেলামেশা হয় ব্যক্তিতে ব্যক্তিতে নয়, মাঝে মাঝে নয়, হিন্দু-মুসলমানে । তাই কর্মসংস্থানের ক্ষেত্রে, উদ্বাস্ত পুনর্বাসনের ক্ষেত্রে, শিক্ষা সংস্কৃতির ক্ষেত্রে সর্বত্র সমস্যা দেখা দেয় । অপরাধ ব্যক্তির অপরাধ নয়, প্রবলের দুর্বলের উপর আক্রমণ নয়, হিন্দু বা মুসলমান বলেই মুসলমান বা হিন্দুর অপরাধ । অসাম্প্রদায়িক, সামাজিক বা রাজনৈতিক প্রতিষ্ঠানের সভ্য হয় বাঙালী বা তারতবাসী নয়, হিন্দু বা মুসলমান । জনসাধারণ আর এলাকাবাসী, বাঙালী বা তারতবাসী হয় না, হিন্দু মুসলমান তগশীলী উপজাতিই থেকে যায় । রবীন্দ্রনাথের—

“হেথায় আর্দ্ধ, হেথায় অনার্দ্ধ, হেথায় দ্রাবিড় চীন—

শক-হন-দল পাঠান মোগল এক দেহে হল লীন”

কৃটিল রাজনীতির কাঁদে পড়ে শুধুমাত্র কবির ভাবপ্রবণ উচ্ছাসের প্রকাশ হয়েই রয়ে গেল, বাস্তব হলনা । তবে সেদিন দূরে নয় যখন তারতের মাঝে কবির ব্যাকুল আহ্বানে সাড়া দেবে ।

মা’র অভিষেকে এসো এসোছুরা, মঙ্গল ঘট হয়নি যে ভরা

সবার-পরশে-পবিত্র-করা তীর্থ নীরে—

আজি ভারতের মহামানবের সাগর তীরে ।

# শিশ্পাঞ্জী সম্পর্কিত পরীক্ষা-নিরীক্ষা ও কোয়েলারের মতবাদ

--আই. পি. পাভলভ

আমার আলোচ্য বিষয় হল দুটি : একটি শিশ্পাঞ্জী ও অপরটি শেরিংটন সম্পর্কে। শিশ্পাঞ্জীর সংগে কোয়েলারের সম্পর্ক রয়েছে। অবশ্য বিষয় দুটির একটি কোয়েলার ও অপরটি শেরিংটন সম্পর্কিত—একপ বলাই বোধ হয় অধিকতর নিভুল হবে। আমার মনে হয় প্রথমে কোয়েলার সম্পর্কে বলাই যুক্তিযুক্তি।

এবছর গ্রীষ্মকালে কিছুদিন আমি শিশ্পাঞ্জী নিয়ে গবেষণা করেছি। প্রথমে আমরা শিশ্পাঞ্জীর বিশ্লেষণী স্ফুরণ সম্পর্কিত পরীক্ষা নিরীক্ষা শুরু করি। কিন্তু এই ক্ষেত্রের উপাত্তগুলি নতুন নয় এবং খুব চিন্তাকর্ষকও নয়। গত মাসে আমরা কোয়েলার সম্পাদিত পরীক্ষাগুলি সম্পর্ক করি। যেমন বুলস্ট ফল পেডে আনার জন্য একটির উপর আরেকটি বাক্স সাজান ইত্যাদি। পূর্বেই আমি আমার স্বাভাবিক অভ্যাস অনুযায়ী কোয়েলারের “ইন্টেন্ডেন্টগেশন” অব দ্য “ইন্টেলেক্ট” অব এ্যানথ্রোপোর্যড-স্ৰী” নামক প্রবন্ধটি একবার নয় বহুবার পেডে নিয়েছিলাম। এভাবে আমি পরীক্ষাগুলি সম্পর্কে অবহিত ছিলাম এবং আমার চোখের সামনে ঐ সম্পর্কিত তথ্য-সমূহ ভাসছিল। আমি বলতে বাধ্য যে, মানবমনের [কোয়েলার ও আমার মনের] পার্থক্যের গভীরতায় আমি বিস্মিত।

শিশ্পাঞ্জীর ক্রিয়াকলাপ প্রকৃতপক্ষে কি প্রতিপন্থ করে সে বিষয়ে কোয়েলার সচেতন ছিলেন না, এ হল আমার অভিমত। এ আমার অতিভাবণ নয়, ব্যাপারটি সত্যই তিনি বুঝতে পারেন নি।

তাঁর প্রবন্ধের শিরোনাম থেকেই প্রকাশ যে শিশ্পাঞ্জীরা বৃক্ষিমান এবং এ ক্ষেত্রে কুকুর থেকে তিনি ও মানুষের নিকটবর্তী—এ কথাই কোয়েলার প্রমাণ করতে চেয়েছিলেন। এমনকি তিনি একপ একটি বিশেষ পরীক্ষার কথা উল্লেখ করেছেন যা শিশ্পাঞ্জীর নয়, কুকুরের বৃক্ষিমত্তার অভাব সপ্রমাণ করে; এজনই শিশ্পাঞ্জীকে যুক্তিসংগতভাবে মহুয়ু সদৃশ্য (anthropoid) প্রাণী বলা হয়।

কিন্তু কি প্রমাণ তিনি উপস্থিত করেছেন?

তাঁর র্মেলিক ও একমাত্র প্রমাণ—যা অস্তুতও বটে, হল নিম্নরূপ। নির্দিষ্ট উচ্চতায় বুলস্ট ফল পেডে আনার কাজটি সম্পর্ক করার জন্য যখন কোন বিশেষ বস্তুর প্রয়োজন হয়, যেমন একটি লার্টি ও কতকগুলি বাক্স, তখন তাঁর ব্যর্থ চেষ্টাগুলি কোয়েলারের মতে তাঁর বৃক্ষিমত্তার পরিচয় নয়। তা হল শুধুমাত্র “ট্রায়েল এ্যাণ্ড এব’র” পদ্ধতি। এসকল ব্যর্থ প্রচেষ্টার ফলে ক্লান্ত হয়ে সে কাজটি বন্ধ রেখে কিছু সময়ের জন্য বসে থাকে। বিশ্রাম করার পর আবার সে চেষ্টা করে ও কাজটি সম্পাদনে সক্ষম হয়। কোয়েলারের মতে চেষ্টা না করে কিছু সময়ের জন্য এই বসে থাকাটাই তাঁর বৃক্ষিমত্তার প্রমাণ। তদ্বিহোদ্যগণ, তাঁর কথাটি অবিকল এই। বসে থাকার সময় শিশ্পাঞ্জীটি একটি বৈদিক কার্য (intellectual work) সম্পর্ক করে এবং তাই তাঁর বৃক্ষিমত্তার প্রমাণ—একপ অভিমত তিনি পোষণ করতেন। এ কথাটি আপনাদের কাছে কি রকম মনে হচ্ছে? শিশ্পাঞ্জীর নিষ্ঠক ও অ-ক্রিয় অবস্থাই তাঁর বৃক্ষিমত্তার প্রমাণ।

একটির উপর আরেকটি বাস্তু স্থাপন এবং এভাবে অনেকগুলি বাস্তু ও লাঠির ব্যবহার শিষ্পাজীর বৃক্ষিমস্তার পরিচয় নয়। যখন মে কাজ করে অর্থাৎ বাস্তুগুলিকে একস্থান থেকে অস্থানে নিয়ে আসে তখন মে কাজকে অঙ্গুষ্ঠে বলে ধরা হল, বৃক্ষিমস্তার প্রকাশ বলে নয়; এ হল ট্রায়েল এ্যাগু এবর পদ্ধতি। কোয়েলার এ ঘটনাগুলিকে সম্পূর্ণভাবে অস্বীকার করলেন, কারণ এতে শুধুমাত্র অঙ্গুষ্ঠে। কিন্তু যখন শিষ্পাজীটি বিশ্বামৰত ও অ-ক্রিয় তথনই মে এক বৌদ্ধিক কার্য সম্পন্ন করে। স্বাভাবিকভাবেই এরপ চিন্তাধারার শুধুমাত্র একটি ব্যাখ্যাই সম্ভব : কোয়েলার একজন গোঁড়া সর্বপ্রাণবাদী (animist)। আস্তাকে যে মুঠো করে ধরে গবেষণাগারে আনা যায় এবং তার ক্রিয়াকলাপের স্তর যে কুকুরের উপর পরীক্ষা নিরীক্ষা করে নির্ণয় করা যায়—এ সত্যে তিনি অভ্যন্ত ছিলেন না। তিনি একথা স্বীকারে ছিলেন অনিচ্ছুক। প্রকৃতপক্ষে বিষয়টি সম্পূর্ণ অন্তরকম। যে কাজগুলি কোয়েলার অগ্রহ করেছেন তাই সর্বাপেক্ষা গুরুত্বপূর্ণ। শিষ্পাজীর আচরণ পর্যবেক্ষণ করে আমি এসত্য অনুধাবনে সক্ষম হয়েছি। নির্দিষ্ট কাজটি করার জন্য শিষ্পাজীটি কখনো একভাবে, কখনো অস্থাবে চেষ্টা করে; এই বিশেষ ক্রিয়াকলাপ—যা আপনারা সচক্ষে দেখতে পারেন—হল তার বৃক্ষিমস্তার, তার সক্রিয় চিন্তার প্রকাশ। এ হল এক ধারাবাহিক অঙ্গুষ্ঠে। এদের কোনটি অতীতে অঙ্গিত হয়েছে, কোনটি বা আপনার চোখের সামনেই গঠিত হয় এবং এরা যুক্তভাবে এক সদর্থক ভূমিকা গ্রহণ করে, অথবা ক্রমে ক্রমে নিষ্ঠেজিত হয় ও ব্যর্থতা আনয়ন করে। পূর্বে তার বশ জীবনে, তার স্বাভাবিক পরিবেশে যে অঙ্গুষ্ঠেগুলি গঠিত হয়েছে, তাদের কয়েকটির প্রকাশ সহজেই লক্ষ্য করা যায়।

এটা পরিকার যে শিষ্পাজী ভারসাম্য রক্ষণে পারদর্শী এবং কোন খাড়া অবলম্বনের উপরও নানা অবিশ্বাস্য অবস্থায় নিজের ভারকেন্দ্র বজায় রাখতে সক্ষম। সাজানোর সময় শিষ্পাজী প্রথমেই অভিজ্ঞতালক্ষ উপায়ে বাস্তুগুলি দৃঢ়ভাবে স্থাপিত হয়েছে কিনা তা পরীক্ষা করে দেখে। একটির উপর আরেকটি বাস্তু মে একপ ভাবে স্থাপন করে, যেন মেগুলি প্রস্তরখণ্ড বা কাঠের গুঁড়ি, এবং তারপর তাদের দৃঢ়তা পরীক্ষা করে। বাস্তুগুলির উপরিভাগ ঠিকভাবে মিলে যায় কিনা তা মে পরীক্ষা করে না। বাজ্জের উপর উঠে দাঢ়িয়ে সে শুধু নিজেকে এপাশে তৃপাশে আন্দোলিত করে। ঠিকমত না হলে সে বাস্তুগুলি আবার অস্থাবে সাজায় ও লাফ দিয়ে উপরে উঠে দৃঢ়তা পরীক্ষা করে। আপনারা অঙ্গুষ্ঠে দেখছেন—যে অঙ্গুষ্ঠেগুলি অতীতে গঠিত হয়েছিল এবং যাদের মে বর্তমানে তৈরী অবস্থায় ব্যবহার করে।

শিষ্পাজীটি বাস্তু সাজিয়ে চলে ও নির্মিত এই স্তুপটির উচ্চতার দিকে লক্ষ্য রাখে। এমন হয় যে অবশিষ্ট বাস্তুটি নিয়ে মে পিরামিডাকৃতি স্তুপটির উপরে আরোহণ করে এবং তারপর বাস্তুটিকে নিজের মাথার উপর স্থাপন করে। সঠিক অঙ্গুষ্ঠে, সঠিক সংযোজন স্থাপনের ক্ষেত্রে সে এই একটি ভূল করল। একটি ভূল ও অতি পুরনো অঙ্গুষ্ঠে তার যথেষ্ট অস্থবিধা ঘটায়। বাস্তব অবস্থার ভিত্তিতে সে এই অঙ্গুষ্ঠেটির প্রতাব কাটাতে পারে না। তাকে বিভিন্ন আকারের বাস্তু দেয়া হল; দৃঢ়তা ও স্থায়িত্ব রক্ষার জন্য বৃহত্তম বাস্তুটিকে প্রথমে স্থাপন করা ও অগ্রাস্তুগুলিকে সঠিকভাবে পর পর সাজান একান্ত প্রয়োজন। কিন্তু তখনো মে তা পারে না, যেমন ভূল বশতঃ সে যদি দ্বিতীয় বাস্তুটির পরিবর্তে ষষ্ঠি বাস্তুটি সাজায় তবে কাজটি যে অঙ্গুষ্ঠেগী হল ও বাস্তুটি যে পালটানো দরকার, একথা উপলক্ষ করার জন্য তার কোন অঙ্গুষ্ঠে নেই। কাজেই সে সাজিয়েই চলে। এখানে শুধুমাত্র অঙ্গুল আকস্মিক ঘটনাই তাকে সাহায্য করতে পারে। নবাঞ্জিত অঙ্গুষ্ঠে সম্পর্কে একথা বলা যায় যে, এ অর্জন বাস্তুগুলিকে সঠিকভাবে পর পর সাজানোর উপর নির্ভরশীল।

এ হল দৃষ্টি সম্পর্কিত অঙ্গসংযোগ (visual association) এবং তা আমাদের চোখের সামনেই গঠিত হয়। সঠিকভাবে নির্মিত একটি পিরামিডের দৃশ্য সাফল্য আপয়ন করে। দৃষ্টিসম্পর্কিত এক্সেপ অঙ্গসংযোগ সাফল্যের সহায়ক। বুলন্ত ফলের ঠিক নিচে বাক্সগুলি স্থাপন করা সম্পর্কিত অঙ্গসংযোগটি পূর্ব থেকেই গঠিত ছিল। এক্সেপ আমাদের চিন্তাধারা কিভাবে গঠিত হচ্ছে তা আমরা পরিষ্কারভাবে দেখতে পাচ্ছি, দেখতে পাচ্ছি এর সফল পদ্ধতি এবং পথে কি কি অন্তরালের সম্মুখীন হতে হয়েছে। এই হল প্রকৃত বুদ্ধিমত্তা। কিন্তু কোয়েলার তা অঙ্গীকার করেন। তাঁর কাছে এ হল শুধুমাত্র ট্রায়েল এ্যাণ্ড এরর।

এখানে অতি প্রয়োজনীয় কয়েকটি খুঁটিনাটি লক্ষ্য করা প্রয়োজন। তৌর খাতমূলক উন্নেজনা বর্তমান থাকলে শিল্পাঞ্জির ক্রিয়াকলাপ অতি বিশৃঙ্খল হয়ে পড়ে—হাতের কাছে যে বাক্সটি পায় সেটিকেই সে তুলে নেয়, যেমন দ্বিতীয়টির বদলে ঘষ্টটি ইত্যাদি। বহিরাগত নিষ্টেজনা ও (external inhibition) যথেষ্ট নির্ণয়ক প্রভাব বিস্তার করে। এ সবই স্ববিদ্বিত। নির্দিষ্ট তথ্যসমূহ সঠিকভাবে অঙ্গধারণ করে তাদের সঠিক মূল্যায়ন প্রয়োজন, তখনি প্রতিটি জিনিস চোখের সামনে ফুটে উঠবে। শিল্পাঞ্জির সমগ্র ক্রিয়াকলাপই এক্সেপ। এই ক্রিয়াকলাপের মধ্যেই তার চিন্তাধারা পরিলক্ষিত হয় এবং তার বুদ্ধিমত্তার প্রমাণও মেলে এখানে। এ থেকে প্রমাণিত হয় যে বুদ্ধিমত্তা সঠিক বা ভুল অঙ্গসংযোগ অথবা নানা অঙ্গসংযোগের উপর্যুক্ত বা অঙ্গপৃষ্ঠ মিশ্রণ ব্যতীত আর কিছুই নয়। কোয়েলার অবশ্য বলেন যে, এ অঙ্গসংযোগের ব্যাপার নয়। এপর্যন্ত বুদ্ধিমত্তার সবখানিই অঙ্গসংযোগ। শিশুর ক্রমবিকাশ অথবা আমাদের আবিক্ষারের সংগে এর পার্থক্য কোথায়? শিল্পাঞ্জির নির্দিষ্ট কাজ হল লাঠির সাহায্য ছাড়াই ফলটি পেডে আনা। এবং কাজটি সে আপনাদের সামনেই ট্রায়েল এ্যাণ্ড এর পদ্ধতিতে অর্থাৎ অঙ্গসংযোগের সাহায্যে সম্পাদন করে। এটা খুবই পরিষ্কার। এ কাজটি কি ভাবে আমাদের বৈজ্ঞানিক আবিক্ষারের চাইতে ভিন্ন? ছাইই এক জিনিস। প্রকৃতপক্ষে এ হল প্রাথমিক বুদ্ধিমত্তা, আমাদের বুদ্ধিমত্তার সংগে পার্থক্য শুধু অঙ্গসংযোগের স্বল্পতায়। শিল্পাঞ্জির এমন অনেক অঙ্গসংযোগ রয়েছে যেখানে প্রাকৃতিক বস্তসকলের পারম্পারিক সম্পর্ক বর্তমান। অন্য প্রাণীর তুলনায় শিল্পাঞ্জির সাফল্য ও মাঝুরের সংগে তার ঘনিষ্ঠতর সাদৃশ্য সম্পর্কে চিন্তা করলে—এ কথা বলা যায় যে, তার হাত, বস্তুতঃ চারটি হাত (অর্থাৎ আমাদের চেয়ে বেশী) থাকাই এর কারণ। এ কারণেই শিল্পাঞ্জির পক্ষে চতুর্পার্শের বস্তুর সংগে এক অতি জটিল সম্পর্ক স্থাপন সম্ভব, এভাবেই অন্য প্রাণীর ক্ষেত্রে অবিচ্ছিন্ন এমন বহুসংখ্যক অঙ্গসংযোগ ওর ক্ষেত্রে গঠিত হয়। ষেহেতু স্নায়ুতন্ত্রে অর্থাৎ মস্তিষ্কে এসকল চেষ্টীর অঙ্গসংযোগের (motor associations) বস্তুগত ভিত্তি থাকা অবশ্য প্রয়োজন, শিল্পাঞ্জির গুরুমস্তিষ্ক অপরাপর পঙ্কুর গুরুমস্তিষ্ক অপেক্ষা উন্নততর। এই উন্নততর বিবরণ চেষ্টীর ক্রিয়ার বহুমুখীতার জন্য। আমরা, মাঝুর—হাতের বিভিন্ন প্রকার সংশ্লিষ্ট ক্ষমতা ছাড়া এক জটিল বাক্যস্বর সংশ্লিষ্ট ক্ষমতার (speech movement) অধিকারী। একথা স্ববিদ্বিত যে অন্যান্য পঙ্কু অপেক্ষা শিল্পাঞ্জি “কথা বলার” ক্ষেত্রে অঙ্গকরণে কম পারদর্শী। তুলনায় তোতাপাথীর বেশী শৰ্ক সংশ্লিষ্ট থাকতে পারে। বিষয়টিকে আমি এভাবেই দেখি।

বস্তুতঃ কোয়েলার সর্বপ্রাণবাদের একজন উৎসর্গীকৃত বলি। শেরিংটন আর একটি বলি। কিন্তু তাঁর সম্পর্কে আমি পরবর্তীবাবে বলব।

এই হল বিষয়টি সম্পর্কে কোয়েলারের ব্যাখ্যা। এ থেকে অবশ্য তিনি বুদ্ধিমান নন সে-কথা আসে না। সে হল সম্পূর্ণ আলাদা জিনিস। বুদ্ধিমান বাস্তিদের মধ্যেও অনেক সর্বপ্রাণবাদী রয়েছেন।

কোয়েলারের সংগে সাক্ষাতের স্থযোগ আমার হয়েছিল। তিনি একজন অতি বুদ্ধিমান ব্যক্তি, তার পাণ্ডিত্যও গভীর। প্রাকৃত বিজ্ঞানে তার অসাধারণ জ্ঞান রয়েছে। তাঁর বুদ্ধিমত্তা কি তাকে সর্বপ্রাণবাদের প্রভাবযুক্ত হতে সাহায্য করবে? আলোচ্য পুস্তকে লেখা হচ্ছে এমন এক খণ্ডের কথা সর্বদাই উল্লেখ করেছেন। আমি জানিনা মে খণ্ডখানি প্রকাশিত হয়েছে কিনা। (একজন সভ্য: না, প্রকাশিত হয়নি) সে ক্ষেত্রে আমার ধারণা এই যে বইখানি তিনি সর্বপ্রাণবাদে প্রভাবান্বিত হয়ে লিখেছিলেন, কিন্তু পরে তিনি ঐ প্রভাবযুক্ত হন। সম্ভবতঃ তিনি এখন বিষয়টি সম্পর্কে ভিন্ন মত পোষণ করেন এবং একারণেই তার দ্বিতীয় বইখানি এখনো প্রকাশিত হয়নি।

আপনারা কোয়েলারের বইখানি পড়ুন এবং নিজেরাই বিচার করুন। সকলেই পর্যবেক্ষণে সক্ষম ও সকলের নিকটেই সহজ বোধ্য শিষ্পাজীর এরূপ কার্য্যকলাপ চোখ বন্ধ করে থেকে অস্মীকার করা অত্যন্ত অস্তুত ও চূড়ান্তভাবে অর্থহীন। কোয়েলার কল্পনা করেছেন যে অ-ক্রিয় অবস্থায় থাকাকালীন শিষ্পাজী গভীর চিন্তা করে। কিন্তু এই অবস্থাটি আমরা অসংখ্য বার পর্যবেক্ষণ করেছি, তা শুধু বিলুপ্তি (extinction) করে, আর কিছুই নয়।

[ অনুবাদক : পরিতোষ গুপ্ত ]

## ମନ୍ତ୍ରତ୍ତ୍ଵ ଓ ସ୍ଵପ୍ନ ସମୀକ୍ଷା ସମ୍ପର୍କେ ଫ୍ରେଡୋ ଓ ଗାଭଲାଟ୍

ତରତୁଣ ଚଟ୍ଟାପାଧ୍ୟାୟ

ସିଗମୁଣ୍ଡ ଫ୍ରେଡେର 'ଡିଯ়େ ଟ୍ରମଡ୍ୟୁଟ୍' ବା 'ସ୍ଵପ୍ନବ୍ୟାଖ୍ୟ' ଗ୍ରହ ପ୍ରକାଶର ପର ୬୨ ବର୍ଷ ପାଇଁ ହେଁ ଗେଲା । ଜାର୍ମାନ ବୈଜ୍ଞାନିକେର ରଚିତ ମନ୍ତ୍ରତ୍ତ୍ଵ ବିଷୟରେ ଏହି ବିଇଧାନିଇ ପ୍ରଭାବ ବିସ୍ତାର କରେଛେ ସବଚେଯେ ବେଶି । ଫ୍ରେଡୋର ମନ୍ତ୍ରତ୍ତ୍ଵ ସମୀକ୍ଷା ନୀତିର ସବଚେଯେ ଶକ୍ତିଶାଲୀ ଧାରକ ଓ ବାହକ ହିସେଦେ ବିଇଟି ଆଜିଓ ପ୍ରତିଷ୍ଠା ଲାଭ କରେ ଆଛେ । ଏହି ଗାନ୍ଧେର ବନ୍ଦବ୍ୟ ଓ ବ୍ୟାଖ୍ୟାର ପ୍ରତିପକ୍ଷେ କେଉ କେଉ ଛୋଟଖାଟୋ ସମାଲୋଚନା ଓ ଅନୁକଳ ଯେ ଦେନନି ତା ନାହିଁ କିନ୍ତୁ ସେଇବ ଆପଣି ମୌଳ ନାହିଁ, ସଂକ୍ଷାରମୂଳକ ମାତ୍ର । ଫଳେ ସ୍ଵପ୍ନସମୀକ୍ଷାର କ୍ଷେତ୍ରେ ଫ୍ରେଡେର ଶିକ୍ଷା ଆଜିଓ ବ୍ୟାପକ ଏଲାକା ଅଧିକାର କରେ ବସେ ଆଛେ । ଏଠା ସମ୍ଭବ ହେଁବେ କି କରେ ?

ବୈଜ୍ଞାନିକମ୍ଭାବରେ ବିଷୟମୁଖିତାର ଧାରିବେ ସ୍ଵପ୍ନ ବିଶେଷଣେ ଅଗ୍ରଣୀ ହେଁ ଫ୍ରେଡେକେ ତଥନକାର ନାନାନ ତଥାକଥିତ ତତ୍ତ୍ଵର ବିବରଣେ ଯୁଦ୍ଧ ଘୋଷଣା କରିବାର ହେଁ । ଫ୍ରେଡୋ ରାଜ୍ୟର କଲ୍ପନା ଓ ଅନୁମାନମୂଳକ ମତବାଦ ଥଣ୍ଡନ କରେ ନିଜେର ରୋଗ ନିଦାନ ଶାକ୍ତ୍ରୀୟ ବାନ୍ତବ ଅଭିଜ୍ଞତାର ଭିତ୍ତିତେ ତାର ମତବାଦେର ଇମାରତ ଥାଢା କରେନ ।

ନିଉରୋସିମ ଓ ସ୍ଵପ୍ନରେ ମଧ୍ୟ ଏକ ଅଛେଷ ସମ୍ପର୍କ ଆବିକାର କରେ ଫ୍ରେଡୋ ସ୍ଵାଭାବିକ ମନ୍ତ୍ରତ୍ତ୍ଵରେ କ୍ଷେତ୍ରେ ଦେଇ ମତବାଦ ପ୍ରୟୋଗ କରେନ । ନିଉରୋସିମକେ କେଞ୍ଜ କରେ ଫ୍ରେଡୋ ମନେର ଜଗବିକାଶ ସମ୍ପର୍କେ ଯେ ତତ୍ତ୍ଵ ପ୍ରତିଷ୍ଠା କରେନ ତାର ମୂଳ କଥା ଏହି ଯେ ଚେତନା ଓ ଆଚରଣେ ଉତ୍ପତ୍ତି ସହଜାତ ବୃତ୍ତି ଥେକେ । ଦର୍ଶନ ଓ ମନ୍ତ୍ରତ୍ତ୍ଵରେ କ୍ଷେତ୍ରେ ଦେଇ ମଧ୍ୟ ପ୍ରୟୋଗବାଦେର ଯେ ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ଦେଖା ଗିରେଛିଲ ଫ୍ରେଡୋବାଦେର ତାର ମଙ୍ଗେ ପୂର୍ବ ମଙ୍ଗତି ଲଙ୍ଘନୀୟ । କିନ୍ତୁ ଗୋଡାତେ ବୈଜ୍ଞାନିକ ତତ୍ତ୍ଵ ହିସାବେ ଆଉ ପ୍ରକାଶ କରେବେ ଶେଷ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଫ୍ରେଡୋବାଦ କତକଣ୍ଠି ବାଧା-ଧରା ଗତ୍ତ ଓ ମତରେ ମଧ୍ୟ ମୀମାଯିତ ହେଁ ପଡ଼େ । ଫଳେ ଫ୍ରେଡୋବାଦୀରା ମାନବପ୍ରକୃତିକେ ସାମାଜିକ ଓ ସାଂସ୍କୃତିକ ପରିବେଶ-ବିଶେଷ ଥେକେ ବିଛିନ୍ନ କରେ ନିଯେ ବିଶେଷ କରିବାର ପରିପ୍ରକାଶ କରେନ ।

ଫ୍ରେଡେର ମତେ ସ୍ଵପ୍ନ ହଚ୍ଛେ ମନେର ଅବଚେତନ ରାଜ୍ୟ ପୌଛବାର ରାଜପଥ । ପ୍ରକୃତପକ୍ଷେ ଫ୍ରେଡେର ଏହି ଉତ୍କିମନ୍ତ୍ର ଭିନ୍ନ ଅର୍ଥେ ପ୍ରୟୋଜ୍ୟ । ସ୍ଵପ୍ନ ଏକ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ବ୍ୟାପାର ଏବଂ ସମାଜେର ଦୈନନ୍ଦିନ ଜୀବନେର ମଙ୍ଗେ ତାର କୋନ ମଂଧ୍ୟୋଗ ନେଇ । ମେଇଜଟେ ସ୍ଵପ୍ନ ହଚ୍ଛେ ଆମେଲ ଅହଂଗତ ରାଜ୍ୟ ପ୍ରବେଶେର ପଥ ।

ସ୍ଵପ୍ନ ଚେତନା ଏକ ବିଶେଷ ଧରନେର ଚେତନା । ମାଧ୍ୟାରଣ ଚେତନା ଯେ ସବ ନିୟମେର ଦାରା ପରିଚାଲିତ, ସ୍ଵପ୍ନ-ଚେତନାଓ ସେଣ୍ଟଲିର ଅନୁରୂପ ନିୟମ ଚଲେ । ମେଇ ନିୟମଣ୍ଡଲିର ସମ୍ପର୍କ ଆହେ ବାହିକ ପରିବେଶେର ଆଦିମ ଓ ଶାଶ୍ଵତ ଚରିତ୍ରେର ମଙ୍ଗେ, ମେଇ ପରିବେଶେର ପ୍ରତିଫଳନ ହିସେବେ ଚେତନାର ମଙ୍ଗେ, ମେଇ ପ୍ରତିଫଳନେର ପରିବର୍ତନ ମାଧ୍ୟମ କ୍ଷମତାର ମଙ୍ଗେ ଏବଂ ମନ୍ତ୍ରକ୍ଷେର କାର୍ଯ୍ୟକଲାପେର ମଙ୍ଗେ । ଯୁମନ୍ତ ଅବଶ୍ୟାନ ମାହୁରେ ଦେହେର ମଧ୍ୟେକାର ପରିବର୍ତନ କି ନିୟମେ, କିଭାବେ କାଜ କରେ ମେଟୋ ବୁବତେ ପାରଲେ, ତବେଇ ସ୍ଵପ୍ନ-ଚେତନାର ବିଶେଷ ମନ୍ତ୍ର ।

ମଜାଗ ଅବଶ୍ୟା ଥେକେ ଯୁମନ୍ତ ଅବଶ୍ୟା କ୍ରମାନ୍ତରିତ ହେଁବାର ସମୟ ମାହୁରେ ମଧ୍ୟେ ପରିବର୍ତନ ହେଁ ରକମେର-ଆଚରଣେ ପ୍ରକୃତିର ମୌଳିକ ପରିବର୍ତନ ଏବଂ କେନ୍ଦ୍ରୀୟ ସ୍ଥାଯୁତତ୍ତ୍ଵର ଆନୁସଂଧିକ ପରିବର୍ତନ । ମାହୁଷ ଯଥନ ଜେଗେ ଥାକେ ତଥନ ମେ ସାମାଜିକ କାଜ କରେ । ଭାଷା ହଚ୍ଛେ ମେଇ ସାମାଜିକ କାର୍ଯ୍ୟକଲାପେର ପ୍ରତିଫଳନ । ମାହୁରେ ପ୍ରତିଟି କଥା

তাকে পরিবেশের সঙ্গে সংযুক্ত করে রাখে যেমন সংযুক্ত করে রাখে চেতনাবাহী উভ্রেজনাগুলি নিয়ন্ত্রণীয় জীবজন্তুকে।

পার্ভলভের মতে: শব্দ হচ্ছে 'সংকেতের সংকেত' যার দ্বারা মাঝুম ধারণা গঠন করতে পারে এবং নিয়ন্ত্রণীয় জীবজন্তুর তুলনায় অনেক বেশি জটিল ও সূক্ষ্মভাবে পরিবেশের সঙ্গে সম্পর্ক গড়ে তুলতে পারে। সেইজন্যে পার্ভলভ ভাষাকে বলেছেন, "দ্বিতীয় সাংকেতিক ব্যবস্থা।"

মাঝুমের জাগ্রত অবস্থায় দ্বিতীয় সংকেত ব্যবস্থার আগেক্ষিক প্রাথমিক থাকে। কোন আকস্মিক বা বেদনাদায়ক উভ্রেজনা সঙ্গে সঙ্গে আত্মস্ফায়ুলক প্রতিক্রিয়া সৃষ্টি করে। সেই রকম ব্যাপার বাদ দিলে সাধারণ অবস্থায় যে সব চেতনাবাহী উভ্রেজনা জ্ঞানের কোঠায় প্রবেশ করে, সাড়া জাগাবার আগে সেগুলিকে বহু স্তরের মধ্য দিয়ে যেতে হয়। সেই সাড়ার মাধ্যমেই মাঝুম বরাবরের মত ধারণা গঠন করে, বস্তু বিশেষের আকার দেখে সেটি চিনতে শেখে এবং শেষপর্যন্ত যুক্তিসম্পন্ন চিন্তা করার ক্ষমতা লাভ করে অর্থাৎ তার বোধশক্তি বস্তুর মৌলিক ধর্ম এবং বিভিন্ন বিষয়ের অন্যান্য সম্পর্ক উপলব্ধি করতে পারে। এইভাবে ভাষার মাধ্যমে মাঝুমের মধ্যে প্রকৃতিকে, সমাজকে এবং নিজেকে জানবার ও বুঝবার ক্ষমতার উন্নত হয় এবং সামাজিক জীবনে অংশগ্রহণের উপযোগিতা সে লাভ করে। প্রত্যেক মাঝুমের জ্ঞান, তার নিজস্ব চেতনামূলক অভিজ্ঞতা, পদে পদে তার সামাজিক পরিবেশের সঙ্গে বাঁধা বলে তার চেতনার মধ্যে প্রতিফলিত হয় সেই সামাজিক পরিবেশের অন্তর্নিহিত বিভিন্ন শক্তি ও গতির কার্যকলাপ।

ক্রমবিকাশের বিভিন্ন স্তরে মানব চেতনার একটি বিশেষ উপকরণ হচ্ছে বিভিন্ন পরম্পরাবিরোধী চিন্তাধারার ঘাত-প্রতিঘাত। কোন একটি বিশেষ ব্যাপার সম্পর্কে জ্ঞান যতই পরিমাণে বেড়ে চলে ততই সেই বিষয়টি সম্পর্কে, আগেকার ধারণার সংগে, সেটির আভ্যন্তরিণ গঠন ও বাহ্যিক পরিবেশ সম্পর্কে নবলক্ষ জ্ঞানের বিরোধ তীক্ষ্ণতর হতে থাকে। এইভাবে সেই বিরোধ এমন এক জাগরণায় এসে দ্রুতে যেখানে সেই বিষয়টি সম্পর্কে ধ্যানধারণার এক গুণগত পরিবর্তন ঘটে অর্থাৎ জ্ঞান ও বিদ্যা অন্য এক উর্ধ্বস্তরে উন্নীত হয়।

শ্রেণী বিভেদমূলক সমাজে সমবায়মূলক ও শোষণমূলক, এই দুটি পরম্পরাবিরোধী কর্মধারার অস্তিত্ব প্রত্যেক মাঝুমের মধ্যে পরম্পরাবিরোধী চিন্তাক্রিয়ার গতিবিধি নির্ধারিত করে। চিন্তাক্রিয়ার বাস্তব ক্রপান্তর সকলের ক্ষেত্রে একরকম হয় না। কেউ কেউ পরম্পরাবিরোধী চিন্তাধারার মধ্যে একটা আপস করবার চেষ্টা করেন। এবং আমরা বলি আপসপন্থী। কেউবা সমবায়মূলক চিন্তাধারাকে একেবারে খ্রিস্ট করবার চেষ্টা করে, যার ফলে দুটি ধারার বিরোধ চরমে গিয়ে দ্রুতে যেখানে বিরোধটা আংশিকভাবে আঘাতে আনেন তেমনি আর এক দিকে সেই বিরোধ তীব্র হতে থাকে। কিন্তু সেই সমাজেরই মধ্যে অন্য কতকগুলি শক্তি থেকে এই বিরোধের এমন সমাধানের প্রয়োজনের উন্নত হয় যা সর্বসাধারণের কল্যাণের অনুকূল।

প্রত্যেকটি মাঝুম তার চেতনা ও কার্যকলাপ সমেত সমাজের এই দুটি পরম্পরাবিরোধী প্রবাহের যে কোন একটির মধ্যে বেশি করে জড়িয়ে পড়ে। সামাজিক চেতনাসম্পন্ন সুস্থমনা শ্রমিক বা সামাজিক চেতনা বিবর্জিত ধর্মিক কাউকেই সামাজিক ধারা-বিশেষের দ্বারা ঘোলামান প্রতাবিত বলা চলে না। অন্য

ধারাটির প্রভাবও কিছুটা থাকে এবং কোন্ ধারার প্রভাব কোন্ শ্রেণীর ওপর কর্তৃ সেটা বিচার বিশেষণ করে বলা যায় সমাজের গতি কোন্ দিকে। উভয় ধারার মানুষদের কাউকেই জ্ঞানহীন বা স্নায়ুবিকার-গ্রাস্ত বলা চলে না।

বাস্তব ক্ষেত্রে অবশ্য কাল ও দেশ বিশেষে যে ভাবাদর্শের প্রাধান্য প্রতিষ্ঠিত থাকে, সেটি শ্রেণী-বিভেদের সীমাবেধে ভেদ করে প্রত্যেকটি শ্রেণীকে কম-বেশি প্রভাবিত করে। যা নতুন, যা উদীয়মান, তার সঙ্গে নিজেকে এক করে দেখা কিম্বা যা মুম্বু' তার সঙ্গেও নিজেকে মিলিয়ে দেওয়া সন্তুষ্ট হলেও, সর্ব-ক্ষেত্রেই যে মানুষ ইইভাবে নিজেকে মানিয়ে নিতে পারবে, এমন কথা নেই। মানুষ যখন নতুন বা পুরানোর সঙ্গে নিজেকে মানিয়ে নিতে অপারগ হয় তখনই দেখা দেয় মানসিক দুর্দ, যার ফলে ঘটতে পারে স্নায়ুবিক বিকার। চেতনা যখন তার কার্যকলাপ ও আচরণ নিয়ন্ত্রিত ও পরিচালিত করতে অক্ষম হয় তখনই মানুষের মন অহংগত বিড়ম্বনায় উৎপীড়িত হয়, তা বাইরে তার লক্ষণ প্রকাশ পাক বা না পাক। এই ধরনের স্নায়ুবিক বিকার, চেতনা ও আচরণের মধ্যে বিবেচিত ক্রমশ তীব্রতর করতে থাকে। ফলে মানুষটির সম্মানণশীল কর্মক্ষেত্রে তার চেতনাপটে বিকৃতক্রমে প্রতিফলিত হয়। তখন সে নানারকম উচ্চট কঞ্জনা করে মেঘলির সঙ্গে তার বাস্তব জীবনের অভিজ্ঞতার কোন সম্পর্ক নেই। মানুষের মতিগতির পূর্বলক্ষণগুলি নির্ভর করে তার সামাজিক কার্যকলাপ এবং সেই কার্যকলাপের গতির ওপর। যে কাঠামোর মধ্যে ব্যক্তি বিশেষ শুধুমাত্র শোষণমূলক কার্যকলাপে লিপ্ত থাকে সেখানে স্নায়ুবিক বা মানসিক বিকার সঙ্গেও, সেই লোকটির সামাজিক মূল্যবোধের বিশেষ কোন পরিবর্তন হয় না। এই ধরনের লোকেরা যে শক্তি তাদের ধ্বংসের দিকে নিয়ে যাচ্ছে, সেই শক্তিরই সঙ্গে এমনভাবে নিজেদের জড়িয়ে ফেলে যে কোনরকম পরিবর্তনের সন্তান তারা সইতে পারে না। অবশ্য অধিকাংশ লোকের মধ্যেই চরম এদিক বা চরম ওদিক দেখা যায় না। তারা দোটানার মধ্যে থেকে যে কোন একদিকে বেশি ঝোঁকে। সেই জন্য স্নায়ুবিক বিকারের মনস্তাত্ত্বিক চিকিৎসাও সকলের ক্ষেত্রে একই প্রেসক্রিপশন অনুসারে চলতে পারে না। স্নায়ুবিক বিকারকে যে প্রচলিত শক্তিগুলি রূপ দেয় ও চালু রাখে তা ব্যক্তিবিশেষের অবচেতন মনে সমাহিত থাকে না। সেগুলি আত্মগোপন করে থাকে, তার কার্যকলাপের সঙ্গে সেই সময়কার বৃহত্তর ঐতিহাসিক ক্লিয়ান্সের ধারার পারস্পরিক যোগাযোগের মধ্যে। এইখানেই হচ্ছে মানুষের স্বপ্নের সঙ্গে জীবনের সম্পর্ক।

স্বপ্নপটের প্রতিফলন যেমনই হোক না কেন তার উৎপত্তি হয় জাগত অবস্থার অভিজ্ঞতা থেকে। ক্রয়েড মনে করতেন, ঘুমের মধ্যে অহং বহির্বাস্তবের সঙ্গে সম্পর্ক চুর্যুত হয়ে প্রধানতঃ আত্মরতিতে ব্যাপ্ত থাকে; কাজেই প্রায়স্ত্বিমূলক উদ্বীপকের শক্তি বেড়ে যায়। এই উদ্বীপক অচেতন মনের অবদিমিত বাসনা-কামনাগুলোকে জাগিয়ে তোলে। ঘুমস্ত অবস্থায় অহমিকার সতর্কতামূলক প্রভাব করে যাওয়া এবং অহুভূতি সংঘালক পথগুলি রুদ্ধ হওয়ার ফলে সচেতন মনের ইচ্ছা-অভিপ্রায়গুলির উপরের দিকে ঢেলে গোঁফার সুবিধা হয়। এই হচ্ছে ক্রয়েডের মত।

কিন্তু পাতলভের অরুগামীরা চেতনার ক্রমবিকাশ সম্পর্কে তাদের বিশ্বাসের ভিত্তিতে বলেন যে একটি স্তর থেকে ধারণা উচ্চতর স্তরে উঠতে পারে তখনই, যখন সেইরকম বাপার ঘটবার অনুকূল অবস্থা পরিপন্থ হয়। এবং সেটা ঘটার ফলে যে গুণগত পরিবর্তন হয় তার সঙ্গে থাপ খাইয়ে নেওয়ার জন্য অগ্ন সম্পত্তি রকমের সম্পর্কের মধ্যেও কিছু না কিছু অদল বদল হয়। তার মানে দাঁড়ায় যে, কোন একটি মুহূর্তে কোন

ଏକଟି ଘଟନା ଏକଥିରୁ କ୍ଷମତା ନିଯେ ଦେଖା ଦିତେ ପାରେ ଯା ବର୍ତ୍ତମାନ ସଂଘାତକେ ଏମନ ଏକ ଚରମ ପର୍ଯ୍ୟାଯେ ନିଯେ ଯାବେ, ଯେଥାନେ ବ୍ୟକ୍ତିବିଶେ ଏକ ଗୁଣଗତ ନତୁନ କ୍ଷରେ ଡିଞ୍ଜିଯେ ଯାବାର ମୁଖେ ଏସେ ଦାଁଡାତେ ବାଧ୍ୟ ହୟ । ପ୍ରକ୍ରିୟାଟି ଅତ୍ୟନ୍ତ ଜଟିଲ । ପ୍ରଥମତ ଯେ ମାନ୍ସିକ ସ୍ତ୍ରେଣ୍ଟଲିର ଚରିତ୍ର ଆବିକ୍ଷାର କରତେ ହେବେ ମେଣ୍ଟଲି ନିଭୁଲଭାବେ ଧାରଗାୟିତ କରା ଯାଯା ନା ଏବଂ ମେଣ୍ଟଲି ସମବାୟିକ ବା ସାମାଜିକ ନଯ, ବ୍ୟକ୍ତିକେନ୍ଦ୍ରିକ । ଦ୍ଵିତୀୟତ ପୁରାନୋ କ୍ଷର ଥେକେ ନତୁନ କ୍ଷରେ ଉତ୍ତିତ ହ୍ୟୋଡ଼ ଫଳେ ପୁରାତନ ଓ ପରିଜ୍ଞାତ କାର୍ଯ୍ୟକଲାପେର ଜାଯଗାଯା ଯେ ନତୁନ କାର୍ଯ୍ୟକଲାପ ଏସେ ଜାଯଗା ଅଧିକାର କରେ ବସେ ମେଣ୍ଟଲି ଅଗ୍ରାହିକ୍ଷିତ ଓ ଅଜାନା । ଏହି ଧରନେର ଘଟନାଣ୍ଟଲି ବାହିରେ ଥେକେ ଆକଷ୍ମିକ ମନେ ହଲେଓ ବର୍ତ୍ତମାନ ଅନ୍ତଃସଂଘାତଣ୍ଟଲି ତୀର୍ବତ୍ର କରେ ଗୁଣଗତ ରୂପାନ୍ତର ଘଟାବାର ପ୍ରଚ୍ଛନ୍ନ କ୍ଷମତା ରାଖେ ବଲେ ମେଣ୍ଟଲି ଜରୁରୀ ହୟ ଉଠିବେ ପାରେ । ଏହି ବିଷମେର ଏକଟି ଉଦାହରଣ ଦେଓୟା ଯେତେ ପାରେ ।

ଏକଜନ ସ୍ଥପତି ଛିଲେନ—ସ୍ଵଭାବଟା ତାର ଅନ୍ତମୁଖୀ । ଏକବାର ଏକଟା ଜରୁରୀ କାଜେର ତାଗିଦେ ତାର ପର ପର କତକଣ୍ଟଲି ରବିବାରେଓ ନୀଳନଙ୍ଗା (blue-print) ରଚନାର କାଜ କରତେ ହୟ । ଶ୍ରୀ ଏବଂ ଚାରଟି ମନ୍ତ୍ରାନ୍ତ ନିଯେ ତାର ପରିବାର । ତାଦେର ଥେକେ ଏକେବାରେ ବିଚ୍ଛିନ୍ନ ହୟ ମୁଖ ଗୁଁଝେ ତିନି କାଜେର ମଧ୍ୟେ ଡୁବେ ରହିଲେନ । ତିନି ମନ୍ତ୍ରାହ ବ୍ୟାପାରଟି ତାର ଶ୍ରୀ ମହା କରଲେନ । କିନ୍ତୁ ଚତୁର୍ଥ ରବିବାରେ ତାକେ ଖୁବ ବଦମେଜାଜୀ ଦେଖା ଗେଲ । କାଜେର ସରେ ବନ୍ଦ ଥେକେଓ ଭଦ୍ରଲୋକେର କାନେ ତାର ଶ୍ରୀର ଛେଲେମେଯେଦେର ମଙ୍ଗେ ରାଗାରାଗିର ଆଓଯାଜ ଆସିଲେ ଲାଗଲ । ତାରପର ଭଦ୍ରଲୋକେର ସୁମେର ମଧ୍ୟେ ସେ ସ୍ଵପ୍ନ ଭେଦେ ଉଠିଲ ସେଟ ଏହିରକମ :—

“ଆମି ଆବହାୟା ଅଫିସେ ଟେଲିଫୋନ କରେ ଜାନତେ ଚାଇଲାମ ଯେ ମେଇଦିନ ମନ୍ତ୍ରାଯ ସହରେ ଝାଡ଼ ଆସିବାର ମନ୍ତ୍ରାବନା ଆଛେ କିନା । କିନ୍ତୁ ଏହି ପ୍ରଶ୍ନ କରାର ମରଯ ନିଜେକେ କେମନ ଯେନ ବିବ୍ରତ ଓ ଅଗ୍ରାଧୀ ମନେ ହିଚିଲ । ଟେଲିଫୋନଟା ବନ୍ଦ କରତେ ଯାଛି ଏମନ ମରଯ ଦୁଃଖ ଭେଦେ ଗେଲ ।”

ସ୍ଵପ୍ନଟିର ବିଜ୍ଞେମଣ କରା ଯେତେ ପାରେ ଏହିଭାବେ : ପରିବାର ଥେକେ ନିଜେକେ ବିଚ୍ଛିନ୍ନ କରେ ଭଦ୍ରଲୋକ ଶ୍ରୀର ଓପର ସେ ଦାରେର ବୋବା ଚାପିଯେଛିଲେନ ସେଟ । ମନେ ମନେ ଟେର ପେରେ ତିନି ଅସ୍ପି ବୋଧ କରିଲେନ । କିନ୍ତୁ ତିନି ଏଓ ବୁଝିଲେନ ଯେ ଏହାଡା କୋନୋ ଉପାୟ ନେଇ । ଆମ୍ବେ ତାର ଶ୍ରୀର ରାଗାରାଗିଟାକେଇ ତିନି ବାଡ଼େର ମଙ୍ଗେ ଯୁକ୍ତ କରେଛିଲେନ । ତାର ମନେର ମଧ୍ୟେ ସେ ସଂଘାତ ତୀର୍ବତ୍ର ହୟ ଚେତନାର କାହାକାହି ଏସେ ପୌଛିଛିଲ, ତାର ଉତ୍ସବ ହେଲେଇ ଏକଦିକେ ତାର କର୍ତ୍ତ୍ୟେର ପ୍ରକ୍ରିୟାର ଏବଂ ଅଭଦ୍ରିକେ ତାର ପାରିବାରିକ ଦାୟିତ୍ୱେର ମଧ୍ୟେ ଥେକେ ତାର ଅସ୍ପି ହିଚେ ତାର ଆଚରଣ ହାଯ୍ୟ ପ୍ରତିପଦ୍ଧତି କରତେ ଚାଇଛିଲେନ ତା କ୍ରମଶ ପରାଜ୍ୟ ସ୍ବୀକାର କରିଛିଲ ଏହି ପ୍ରକ୍ରିୟାର ପ୍ରତିଫଳନେର କାହେ ସେ କାଜେର ଚାପ ଯତିଇ ଥାକୁକ ନା କେନ, ପାରିବାରିକ ଦାୟିତ୍ୱ ଥେକେ ଏହିଭାବେ ମନ୍ତ୍ରାନ୍ତ ବିଚ୍ଯୁତ ହ୍ୟୋଡ଼ ତାର ଉଚିତ ହୟନି ।

ମାହୁସ ସୁମିଯେ ପଡ଼େ ତଥନଇ ଯଥନ ସେଚ୍ଛା-ଅନିଚ୍ଛାନିର୍ବିଶେଷେ ପରିବେଶେର ମଙ୍ଗେ ଯୋଗାଯୋଗ ରାଖିବାର କୋନ ଚେଷ୍ଟା ତାର ଥାକେ ନା । ପରିବର୍ତ୍ତନେର ପ୍ରଥମ କ୍ଷରେ ତାର ଆଚରଣେର ସାମାଜିକ ଦିକଟି ଠିକ ବିପରୀତ ଦିକେ ଅର୍ଥାତ ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ଦିକେ ରୂପାନ୍ତରିତ ହୟ । ଦ୍ଵିତୀୟ କ୍ଷରେ ପରିବର୍ତ୍ତନ ହୟ ମନ୍ତ୍ରିକେର କାର୍ଯ୍ୟକଲାପେ ଅର୍ଥାତ ମନ୍ତ୍ରିକ ବନ୍ଦେ ନିଷ୍ଠେଜନା (Inhibition) କ୍ରିୟା-ପ୍ରବାହ ଛାଡ଼ିଯେ ପଡ଼େ । ଏହି ବ୍ୟାପାର ଘଟାର ମରଯ ପ୍ରାଥମିକ ସଂକେତ ବ୍ୟବସ୍ଥାର ଆପେକ୍ଷିକ ପ୍ରାଥମିତ୍ୟ ଘଟେ । ସୁମୁଣ୍ଡିର ଆବିର୍ଭାବେ ଯେ କୋନ ମୁହଁତେ ଲୋକଟିର ସାମଗ୍ରିକ ଗତି ହୟ ଜାଗାତ ଅବସ୍ଥାର ଦିକେ ନା ହୟ ଆରା ଗଭୀର ସୁମେର ଦିକେ ଥାକେ । ଏକଦିକେ

আছে জাগরিত অবস্থা ও জাগরণযুক্তি চেতনা, অগ্নিকে আছে গভীর নিদ্রা ও চেতনাশূণ্যতা। এই অন্তর্বর্তী অবস্থার কোন একটি স্তরে মাঝুরের চেতনা যে ভাবে সাড়া দেয়, তাই হচ্ছে স্পন্দ। জাগরণ-যুক্তি অবস্থায় চেতনার এমন এক গুণগত রূপান্তর হতে পারে যার কার্যকলাপের চরিত্রও অন্তরকমের। সেই কার্যকলাপ ঘটে স্বেচ্ছার এলাকার বাইরে এবং তার পরিবেশের সঙ্গে যোগাযোগ রক্ষা করার প্রয়োজন হয় না। রূপান্তরণের অবস্থায় চেতনা যে কোন একটি লক্ষ্যের দিকে যেতে পারে—সেই লোকটির কার্যকলাপ এমনভাবে প্রতিফলিত করবে যা হয় নিদ্রার অনুকূল, না হয় জাগরণের অনুকূল। চেতনা আসলে মাঝুরের পারিপার্শ্বিকের সঙ্গে সম্পর্ক রক্ষা করার হাতিয়ার মাত্র—কেবল প্রত্যক্ষভাবে সম্পর্ক রক্ষা করার জন্য নয়, অন্য লোকদের মাধ্যমে অর্থাৎ সমাজের মাধ্যমে পরোক্ষে সেই সম্পর্ক রক্ষা করারও হাতিয়ার। নিম্নতর শ্রেণীর জীবজন্তুর ক্ষেত্রে পরিবেশের মধ্যে তাদের আত্মরক্ষার অর্থাৎ অস্তিত্ব বজায় রাখার জন্য যে ব্রহ্মণ্ডলি আছে মাঝুরের ক্ষেত্রে সেগুলির স্থান নিয়েছে তাদের পরিবেশের সঙ্গে সচেতন সম্পর্ক। কিন্তু যুক্তিয়ে পড়লে সামাজিক আচরণ যখন থেমে যায় তখন আত্মরক্ষামূলক সতর্কতার প্রয়োজনের চেহারাটি ও যায় বদলে।

স্পন্দ ব্যাপারটা ঘটে, হয় যুমের দিকে এগিয়ে যাওয়ার, সময় না হয় যুমন্ত অবস্থায় কোনরকম মানসিক বা শারীরিক গঙ্গোল হলে। পাতলভের মতে রূপান্তরণের সময় কেন্দ্রীয় স্বায়ত্ত্বের কার্যকলাপের ফলেই স্পন্দের উদ্ভব হয়। তখন দ্বিতীয় স্তরের সংকেত ব্যবস্থা বাধ বা নিষ্ঠেজনা-ক্রিয়ার দ্বারা নিশ্চল হয়ে গেলে প্রাথমিক সংকেত ব্যবস্থার অপেক্ষাকৃত আদিম কার্যকলাপের প্রতিফলন এক মুক্তিলাভ-ক্রিয়া হিসাবে স্পন্দের মাধ্যমে আত্মপ্রকাশ করে। তখন প্রাথমিক সংকেত ব্যবস্থার নিয়মগুলিই বেশি সক্রিয় হয়ে ওঠে। যথেষ্ট ক্ষমতা সম্পর্ক কোন উদ্দীপকের আঘাতে যুমন্ত অবস্থা থেকে মাঝুম জাগরণযুক্তি হতে থাকে অর্থাৎ তার যুম পাতলা হতে থাকে। শেষ পর্যন্ত সে কোন্ দিকে যাবে সেটা নির্ভর করে তার শরীরের তখনকার যুমের প্রয়োজনের মাত্রার ওপর, উদ্দীপকটির প্রকৃতির ওপর এবং চেতনাসম্পর্ক প্রতিফলন অর্থাৎ স্পন্দের উপর। যুমের প্রয়োজন যখন উদ্দীপকের আঘাতের জোরের চেয়ে বেশি হয় তখন যুম ভাঙ্গে না। সেই সময়ে তার চেতনার মধ্যে প্রতিফলিত হয় উদ্দীপকটির আবির্ভাব ও ক্রিয়া প্রতিক্রিয়ার ফল। কিন্তু এইসব ব্যাপারগুলির মধ্যে মোটামুটি যখন একটা ভাসাম্য থাকে তখন স্পন্দের ছবি এবং যুমন্ত লোকটির মতিগতিও সেই ভাবেই নিয়ন্ত্রিত হয়। কিন্তু প্রতিফলন বা স্পন্দের প্রকৃতি যাই হোক না কেন, রূপান্তরণের অবস্থায় মন্তিকের কার্যকলাপের মধ্যে কিছুটা অসঙ্গতি দেখা না দিয়ে পারে না। কারণ প্রাথমিক সংকেত ব্যবস্থার তখন প্রাধার্য থাকলেও দ্বিতীয় স্তরের সাংকেতিক ব্যবস্থাও কিছুটা কার্যকরী থাকে। তখন ভাষার মাধ্যমে ধারণা প্রকাশ করা যায় না। বলে উদ্দীপকগুলি এক পরিদৃশ্যমান কল্পচিত্তবিল রূপ নেয় যা অনেক সময় এক চাঞ্চল্যকর অতিরিজ্ঞের মত। ক্রয়েড এই স্পন্দের কল্পচিত্তকে অবচেতন শক্তিগুলির ও অহমিকার বিধি নিষেধের মধ্যে একটা আপোনার প্রতীক বলে বর্ণনা করেছেন। কিন্তু পাতলভের মতে এটি হচ্ছে মন্তিকের কার্যকলাপের সাময়িক পরিবর্তনপ্রস্তুত আকারিক রূপান্তর মাত্র।

স্পন্দের অভিজ্ঞতার সঙ্গে মাঝুরের ইচ্ছাশক্তির কোনো সম্পর্ক নেই। স্বতরাং চেতনাপটে তার প্রতিফলনও ইচ্ছাশক্তির আয়ন্ত্রের বাইরে। যে স্পন্দ দেখছে, সে স্পন্দ দেখতে বাধ্য হচ্ছে; কারণ দেখা না দেখায় তার কোন হাত নেই। মাঝুরের নিজের কাজকর্মের স্বাধীনতা নির্ভর করে বাস্তব পারিপার্শ্বিক সম্পর্কে ধারণা গঠন করবার ক্ষমতার ওপর। স্থান ও কাল বিচার করবার ক্ষমতার ওপর। যুমন্ত অবস্থায় এই ক্ষমতাগুলি

কাজ করে না। তখন শুধু প্রাথমিক সংকেত ব্যবস্থা অতীত অভিজ্ঞতা নিয়ে কাজ করে। জাগস্ত অবস্থার চেতনার সঙ্গে যুমস্ত অবস্থার চেতনার মূল পার্থক্য হচ্ছে এইখানে।

তাহলে স্বপ্ন ব্যাখ্যার তাৎপর্য কোথায়? ফ্রয়েডবাদীদের মতে স্বপ্নের মধ্যে মাঝুষ যে সব জিনিস দেখে তাই থেকে সে নিজের নিজর্ণান মনের অজ্ঞাত দিকের ইংগিত পায়, কারণ মনের অচেতন স্তরের কামনাবাসনা স্বপ্নের মাধ্যমে চেতনার স্তরে প্রতিফলিত হয়। কিন্তু পাত্তলতবাদীরা মাঝুষের মনকে বাস্তব পারিপার্শ্বিক থেকে বিছিন্ন করে বিচার করেন না। তাঁদের বিচারে মাঝুষের মনে বাস্তব পারিপার্শ্বিকের প্রভাব এবং মনের মধ্যে চিন্তাধারার দ্বন্দ্ব থেকেই স্বপ্ন চেতনার উন্নত। স্বপ্নের উন্নত হয় স্বেচ্ছাবহিত্তুর্ত মানস ক্রিয়া থেকে এবং স্বপ্ন হচ্ছে সেই স্বেচ্ছাবহিত্তুর্ত মানসক্রিয়ার প্রতিচ্ছবি। অতীতের যে সব কার্যকলাপ আয়তনের বাইরে ছিল অর্থাৎ যেন্ত্রিক চেতনার স্তরে ঠিকমত প্রতিফলিত হয়নি বলে বোধগম্য ও আয়তনে ছিল না সেইগুলির মধ্যে কোনো সাম্প্রতিক ঘটনার প্রভাবে সংঘাত তীব্রতর হলে স্বপ্নের চেতনায় তার প্রতিবিম্ব দেখা দেয়।

ফ্রয়েডের বক্তব্য এই যে স্বপ্ন চেতনা হচ্ছে এক ছন্দবেশ উন্মোচনের সামিল। প্রচ্ছন্ন ও প্রকট চিন্তার ওপর অহমিকার যে বাধা নিষেধমূলক নিয়ন্ত্রণ আছে সেটা তুলে নিলে লোকটির প্রচ্ছন্ন মন প্রকটের স্তরে উর্চ্ছে আসে। এর মানে স্বপ্নের উৎপত্তি হয় দমন করার ইচ্ছা থেকে। এই হচ্ছে ফ্রয়েডের বক্তব্য। কিন্তু পাত্তলতবাদীরা স্বপ্ন ব্যাখ্যাকে ছন্দবেশ খুলে দেওয়ার সামিল বলে মনে করেন না। তাঁদের মতে স্বপ্নের বিষয়গুলি জাগরণমুখী চেতনার উর্তৃণ্ণ হয় কিন্তু ন্তীয় স্তরের সংকেত ব্যবস্থা অর্থাৎ তাবা তখন কাজ না করা মত্তেও সেই স্বপ্ন সমীক্ষণের দ্বারা বলা যায় যে স্বপ্ন যে চিন্তাধারার সংঘাতটি সামনে তুলে ধরল, স্বপ্নদর্শক সেই সংঘাতটি বাস্তবে সমাধান করবার জন্য প্রস্তুত কিনা। কোন একটি স্বপ্নের সম্পূর্ণ বিশ্লেষণ সম্ভব না হলেও একথা বলা চলে না যে স্বপ্নের মূল উপযুক্তগুলি অবচেতনের গভীরে অদৃশ্য হয়ে হয়েছে বলেই পুরোপুরি বিশ্লেষণ করা গেল না।

স্বপ্ন সমীক্ষা সম্পর্কে ফ্রয়েডীয় তত্ত্ব গোড়ার দিকে বিজ্ঞানের অগ্রগতিকে সাহায্য করেছিল একথা অনস্বীকার্য। কিন্তু পরে যখন তিনি তাঁর তত্ত্বকে এক তৃতীয় শক্তি অর্থাৎ অচেতনের ভিত্তির উপর প্রতিষ্ঠিত করার চেষ্টা করেন, সেটা শেষ পর্যন্ত হয়ে দাঁড়ায় সমাজ ব্যবস্থা বিশেষের মানব মনের ওপর ক্রিয়া-প্রতিক্রিয়াকে বাদ দিয়ে শুধু মনোবৃত্তির ভিত্তিতে মানব মনের ব্যাখ্যা দেওয়ার প্রয়াস। ফ্রয়েডের তত্ত্ব পড়লে মনে হবে সমাজের পরিবর্তনের সঙ্গে মানব মনের কোনই সম্পর্ক নেই। এই অহংগত ও ভাববাদী ব্যাখ্যার ফলে ফ্রয়েডের তত্ত্ব স্থাপ্ত হয়ে পড়ে। স্বপ্ন সমীক্ষায় অবচেতনকে নির্ধারক ভূমিকা দান, রসায়ন শাস্ত্রে ফ্রিজিস্টন ও পদার্থ বিজ্ঞানে ঈথার নামক কল্পিত তৃতীয় শক্তিকে নির্ধারক ভূমিকা দানের সামিল। এক সময়ে ঈথারের অস্তিত্ব কল্পনা না করে যেমন বেতারের ব্যাখ্যা দেওয়া যেত না তেমনি অচেতনকে বাদ দিয়ে ফ্রয়েডীয় ব্যাখ্যা অর্থহীন হয়ে দাঁড়ায়। এই কারণে স্বপ্ন সমীক্ষায় ফ্রয়েডের তত্ত্ব এখন নেতৃত্বাচক ভূমিকা নিয়ে মনস্তত্ত্বের ক্ষেত্রে এক প্রতিক্রিয়াশীল অস্পষ্টতাবাদের কুহেলিকা জাল বিস্তার করে চলেছে।

# সন্ধাটি

[ আলোচনাধর্মী নাটক ]

ধীরেন্দ্রনাথ গঙ্গোপাধ্যায়

## ভূমিকা

জাতি-ব্যক্তি নর-নারী নির্বিশেষে সমানাধিকারের ভিত্তিতে সমাজ প্রতিষ্ঠা, এই শতাব্দীর দাবি । বিজ্ঞান ও টেকনলজির উন্নতি এ-দাবিকে আজ সম্ভাব্যের পর্যায়ে এনেছে । শোষণহীন সমানাধিকারভিত্তিক সমাজে আন্তর্জাতিক শ্রেণী-গত ও ব্যক্তিগত ঈর্ষা-দন্দ-কলহের হবে পরিসমাপ্তি । সোভাত্র ও মানবিকতার ঘটবে পূর্ণ বিকাশ । অনাদিকাল থেকে এই সমাজের স্বপ্ন দেখে আসছে মাঝুষ ।

এক শ্রেণীর লোক যারা আজ সমাজের উপরতলায়—তাঁরা তাঁদের ভোগ-স্বত্ত্ব কায়েমী রাখতে বন্ধপরিকর । “জাতিতে জাতিতে, ব্যক্তিতে-ব্যক্তিতে—নর ও নারীতে পার্থক্য জন্মগত ও অপরিবর্তনীয়” : এই রকম প্রচার করে তারা ‘সমানাধিকার ভিত্তিক’ সমাজ গঠনের ও মানবজাতির অগ্রগমনের পথে বাধা স্থষ্টি করতে চান । যেগুল-মরগ্যান ম্যালথাস জেম্স ও ফ্রয়েডের মতবাদ ও তত্ত্বকথা এঁদের সহায় অবলম্বন । সান্তাজ্যবাদ ও একচক্র পুঁজিবাদ ও ফ্রয়েড-বাদের সম্পর্ক নিয়ে এ নাটক ।

# ‘সন্ত্রাট’ ও ফ্রয়েডবাদ

## ॥ সম্পাদকমণ্ডলী ॥

‘নিঝ’ন’ মন আমাদের আবেগ, ক্রিয়াকলাপ ও ধ্যানধারণাকে প্রভাবিত করে; বৃক্ষ ও চেতনা ‘নিঝ’ন’ শক্তির কাছে নিতান্তই দুর্বল;—এই ধরনের তত্ত্বকথা উনিশ শতকের শেষ দিক থেকে প্রচারিত হতে থাকে। ‘মায়াস’, জেনেট, মর্টন প্রিস প্রমুখ মনস্তাত্ত্বিক পণ্ডিত এ-তত্ত্বের উদ্বাগাতা। এ-সময়টা শোপেনহাওয়ার, মৌটসে, ম্যাক, এ্যাভেনেরিয়াস প্রমুখ দার্শনিকদের প্রতিপন্থির যুগ। লেনিন ‘মেট্রিয়ালিজ্ম’ ও এম্পিরিওক্রিটিসিজ্ম’ গ্রন্থে শেয়োক্তদের বস্তবাদ বিকৃতির প্রচেষ্টা ও প্রচৰ ভাববাদকে বৈজ্ঞানিক যুক্তিতর্ক দিয়ে খণ্ডন করেন। কিন্তু ‘নিঝ’ন’ মনস্তত্ত্ববাদ জেমস ও ফ্রয়েডের কল্পনার পক্ষচাহায় পৃষ্ঠ হয়ে প্রথম মহাযুদ্ধের পর থেকে হনিয়ার বৃক্ষজীবীদের চৈতন্যকে আচ্ছন্ন করতে থাকে। উনিশ শতকের শেষের দিকে একচৰ্ত্র পুঁজিবাদের সক্ষট, সাত্রাজ্যবাদের অভ্যুত্থান ও অক্টোবৰ বিপ্লবের পর থেকে পুঁজিবাদী হনিয়ার আর্থিক দুর্ঘোগ, অনিশ্চয়তার সঙ্গে ‘নিঝ’ন’ মনস্তত্ত্ববাদের’ ক্রমপ্রসারের সম্পর্ক লক্ষণীয়। ফ্যাসিবাদের উত্তব এবং দ্বিতীয় মহাযুদ্ধের প্রস্তুতির যুগ ফ্রয়েডবাদের সম্প্রসারণের যুগ। এ-সময়ে অনেক মাঝ্বাদীও ফ্রেডোয়ীয় ‘নিঝ’ন’তত্ত্বের’ স্বরূপ উপলক্ষ করণে অক্ষম। ফলে যুক্তিবাদ ও কার্যকারণবাদের স্থালাভিষিক্ত হল অর্ধেক্ষিক অঙ্গেয় রহস্যময় এক শক্তিবাদ। পুঁজিবাজারের অনিয়মতাত্ত্বিকতা, অস্থিরতা ও অনিশ্চয়তার ব্যক্তিমানসের প্রতিফলনকে, ফ্রয়েড মানসধর্ম হিসেবে প্রতিষ্ঠিত করতে চাইলেন। নির্দৃষ্ট প্রতিযোগিতা ও বঞ্চনামূলক সমাজ-ব্যবস্থাকে সনাতন নিয়ম বলে মেনে নিতে বললেন। এর দক্ষল মনোধর্মের বিকৃতিকে স্বাভাবিক মনোধর্ম, ‘এ্যাগ্রেসিভ ইনস্টিংক্ট’ বলে প্রচারিত করলেন। একচৰ্ত্র পুঁজিবাদের শেষ অধ্যায়ের সংক্ষিপ্তের আসল কারণগুলো জনচৈতন্যকে যাতে প্রভাবিত না করতে পারে, মেদিকে শোষক সম্প্রদায়ের তৌক্ষ দৃষ্টি। ফ্রয়েডের ‘নিঝ’ন’ মনস্তত্ত্ব প্রচারে তাই এ-দের অপরিসীম উৎসাহ। যুক্তি, বৃক্ষ, চেষ্টা—এর ফলে ব্যক্তিগত বা সামাজিক পরিবর্তন সন্তুষ্ট নয়,—অঙ্গেয় এক শক্তি দ্বারা আমরা পরিচালিত—তাকে নিয়ন্ত্রণ করা যায় না,—এই হচ্ছে ফ্রয়েডবাদের মূল স্বত্ত্ব! কাজেই সক্ষট যেখানে তীব্র, ফ্রেডোয়ীয়দের সেখানে বেশী প্রভাব। আমেরিকা ফ্রয়েডবাদের লীলাভূমি। ব্যক্তি সেখানে নিঃসঙ্গ ও বিচ্ছিন্ন। আমাদের দেশেও একশ্রেণীর সাহিত্যিক ও সমাজতাত্ত্বিকদের মধ্যে এই প্রবণতা লক্ষণীয়।

‘মাঝুম সহজাত প্রবৃত্তির দাস’;—‘ডেথ-ইরোজ-ইন্সটিংক্ট’ মানব প্রকৃতির নিয়ন্ত্রক ও নিয়ামক—এই ধারণা সমাজের পক্ষে ক্ষতিকর ও অগ্রগতির প্রতিবন্ধক। কোনো পরীক্ষিত তথ্য দ্বারা এ-ধারণা প্রতিষ্ঠিত নয়। অথচ এই ভাস্ত ধারণা দ্বারা অধিকাংশ সাহিত্যিক বুক্সজীবী ও সাধারণ মাঝুম আবিষ্ট। কারণ যে সমাজ ব্যবস্থায় আমরা বাস করি, তার স্বরূপ ও প্রকৃতি নির্ণয়ের পথে বাধা বহুবিধ, আর রহস্যময়তার প্রতি মাঝুমের আকর্ষণ স্বত্ত্বাবজ। সাত্রাজ্যবাদী প্রচার যন্ত্র ফ্রেডোয়ীয় তত্ত্বের আর একটা দিকের প্রচারে অতিমাত্রায় মুখ্য। বলা হয়,—জাতিগত, শ্রেণীগত, ব্যক্তিগত বৈষম্য [ বুক্সজীক ও চারিত্রিক ] জনস্তুপ্রাপ্ত, শাশ্বত ও অপরিবর্তনীয়। বর্তমান পৃথিবীৰ সবদেশে [ সমাজতাত্ত্বিক দেশ বাদ ] খেতজাতি, বুর্জোয়াশ্রেণী ও পুরুষদের প্রাধান্য বর্তমান। ‘এই প্রাধান্য স্বত্ত্বাবগত ও মনস্তত্ত্ব সম্মত’, জেমস ফ্রয়েডের মতবাদ দিয়ে প্রতিপন্থ করার চেষ্টা চলেছে সর্বত্র।

ଆଜି ମାଆଜ୍ୟବାଦ ଫ୍ରେଡ୍‌ଭୀଯ ତତ୍ତ୍ଵକେ ସ୍ଵନିପୁଣ ହାତିଆର ହିସେବେ ବ୍ୟବହାର କରାତେ ଶିଖେଛେ ଏବଂ ତାର ଫଳେ ବେଶ କିଛୁ ସଂଖ୍ୟକ ଲୋକ ବିଭାଗ୍ତ ହଞ୍ଚେ । ଏ-ମ୍ପର୍କେ 'ମାନବ ମନେର' ପାତାଯ ପ୍ରବନ୍ଧକାରେ କିଛୁ କିଛୁ ଲେଖା ବେରିଯେଛେ । ଏବାର ନାଟକକାରେ ଫ୍ରେଡ୍‌ଭୀଯ ତତ୍ତ୍ଵର ଏହି ବ୍ୟବହାରିକ ଦିକ ମ୍ପର୍କିତ ଆଲୋଚନା ପରିବେଶିତ ହଲ । ବିଭିନ୍ନ ପାତ୍ରପାତ୍ରୀର ସଂଲାପେର ମଧ୍ୟ ଦିର୍ଘ ବନ୍ଦବ୍ୟ ବୈଚିତ୍ର୍ୟମୟ ଓ କୌତୁଳ୍ୟାଦ୍ଵୀପକ ହୟେ ଉଠିବେ, ପ୍ରବନ୍ଧକାରେ ପ୍ରକାଶିତ ବନ୍ଦବ୍ୟେର ଚେଯେ ସହଜଗ୍ରାହୀ ହେବେ;—ମ୍ପାଦକମଣ୍ଡଲୀ ଏ-ଆଶା ପୋଷଣ କରେନ ବଲେଇ ଏହି ଶିନ୍ଦାନ୍ତ ଗ୍ରହଣ କରେଛେନ ।

ନାଟକଟି ପ୍ରଥମ ଅଭିନୀତ ହୟ ରଙ୍ଗମହଲେ, ୧୯୫୧ ସାଲେର ଶେଷେର ଦିକେ, 'ପାଭଲିତେର ଜନ୍ମଦିନ' ଉପଲଙ୍ଘେ । ଏର ପର ଆରା ଦୁଇର ଅଭିନୀତ ହେବେ । ଅଭିନୟ କରେଛେନ ପାଭଲିତ ଇନ୍‌ସିଟିଟ୍‌ଟୁଟେର ମନ୍ୟବ୍ୟଳ । ପ୍ରଥମ ଅଭିନୀତ ପାତ୍ରଲିପି ବହଳ ପରିମାଣେ ସଂଶୋଧିତ ଓ ପରିବର୍ତ୍ତିତ ହେବେ । 'ନାଟକେ' ର ନାଟକୀୟତା ସମ୍ବନ୍ଧେ 'ମାନବ ମନ'-ଏର ପାଠକଦେର ମତାମତ ଜାନନେ ପାରଲେ ସୁଧୀ ହବ ।

## ସମ୍ମାର୍ଟ ନାଟକେର ପାତ୍ରପାତ୍ରୀ

|                      |   |                                        |
|----------------------|---|----------------------------------------|
| ସୁରେଶ୍ବର ଚୌଧୁରୀ      | — | ଶିଳ୍ପତି —                              |
| ଡା: ମୋମେଶ ମେନ        | — | ସୁରେଶ୍ବର ବାବୁର ବନ୍ଦୁ ଓ ଚିକିଂସକ —       |
| ବାହୁମଳ               | — | ସୁରେଶ୍ବରେର ଅଂଶୀଦାର —                   |
| ସୁର୍ଥମୟ              | — | “ ପି, ଏ —                              |
| ଶୈଳେନ ସମଦାର          | — | ସୁରେଶ୍ବରେର ନିଯାଜୋ ଅଫିସାର —             |
| ନିଖିଲେଶ              | — | ବ୍ୟକ୍ତି ସ୍ଵାତନ୍ତ୍ୟ ଲୀଗେର ପ୍ରଚାର ମଚିବ — |
| ସ୍ଵାର ସ୍ଵର୍ଣ୍ଣନାରାୟଣ | — | ବ୍ୟବସାୟୀ —                             |
| ରିଚାର୍ଡସନ            | — | ବିଦେଶୀ ବ୍ୟାକ୍ସେର ଏଜେନ୍ଟ —              |
| ମସ୍ଯସାଟୀ ଶିକଦାର      | — | ପାର୍ଲିମେଣ୍ଟେର ମଦ୍ୟ —                   |
| ବ୍ରଜେଶ୍ବର ବାଗଚୀ      | — | ଆଧୁନିକ ଘଟକ —                           |
| କେଦାର ଶର୍ମା          | — | ଲେଖକ —                                 |
| କବି                  | — | —                                      |
| ବିପୋଟ୍ଟାର            | — | —                                      |
| ମଦାନଳ ରାୟ            | — | ନୃତ୍ୟର ଅଧ୍ୟାପକ —                       |
| ମମର                  | — | ଛାତ୍ର —                                |
| ଶିବଶକ୍ତର ସମ୍ମାନାଲ    | — | ମନସ୍ତରେ ପଣ୍ଡିତ —                       |
| ଛୀରକ ଦେ              | — | ଛାତ୍ର —                                |
| ନିର୍ମଳୀ              | — | ଶିବଶକ୍ତରେ ଭଗ୍ନୀ —                      |
| ସୀମା                 | — | “ କହ୍ନା —                              |
| ଛାତ୍ରଛାତ୍ରୀ ଇତ୍ୟାଦି  |   |                                        |

# সন্ধাট

## প্রথম অন্ত

১৯৫৭ সালের নভেম্বর মাসের এক বিকেল।

সুরেখরের বাড়ীর সামনের লম। ডান দিকে সুরেখরের বসবার ঘরের একাংশ। লমের বাঁ দিকে গেট—সামনে দেখা যাচ্ছে প্রশংস্ত রাজপথ। লমে ইতস্তৎ কয়েকখানি চেয়ার, বেঁক পাতা আছে। কিছু লোক এদিক ওদিক দাঁড়িয়ে জটলা করছে। ঘরে পিছনের দেওয়ালে এশিয়ার মানচিত্র সবচেয়ে আগে চোখে পড়ে। একপাশে একটা সেকেটারিয়েট টেবিল, তিনখানা চেয়ার—একটা গদরেজের আলমারী। এক কোণে টেলিফোন। ঘরটির ডান দিকে ও বাঁ দিকে দু'টো দরজা, বাঁ দিকের দ্বিতীয় দরজা দিয়ে লমে আসা যায়। ডান দিকে দরজাটা নজরে পড়ে না—বাড়ীর ভেতর দিককার যাতায়াতের রাস্তা।

এই দৃশ্যে ঘর আর লমে পালাক্রম কথাবার্তা চলছে। ঘরে যথন কথাবার্তা চলছে, লমের আলো নেভানো ও লমের দৃশ্যে ঘর অঙ্ককার।

সুখময়, সুরেখর ও বাহুমলকে দিয়ে নাটকের আরম্ভ। সুরেখর নাটকের প্রধান। আধুনিক শিক্ষাপতি—বয়স ৬০। সুখময় তার ষ্টেবো—বয়স ৩০। বাহুমল ৪৫ বছরের এক মাড়োয়ারী বশিক—সুরেখরের অংশীদার।

ড্রপ উঠতেই দেখা যাবে সুখময় গেটের সামনে দাঁড়িয়ে। এক আধ জন করে অভ্যাগত আসছেন। সুখময় তাদের অভার্দন করে নিয়ে আসছে। আজ সুরেখরবাবুর জন্মতিথি। এই দিনে তিনি মৃত্যু হস্তে দান করে থাকেন। তাছাড়া সাহিত্য-বিজ্ঞানের উন্নতিকল্পে বিশিষ্ট সাহিত্যিক, বৈজ্ঞানিকদের এদিনে সশ্মানিত করা হয়। দারোয়ানৰা কাপড় ও কম্বল দিচ্ছে দুঃস্থদের, তাদের কোলাহল শোনা যাচ্ছে। নিমস্তিতেরা সংখ্যায় কম, কিন্তু পদমর্যাদায় ভারী। পোশাকে পরিচাহ্নে আভিজাত্য প্রকাশ পাচ্ছে।

ঘরের মধ্যে সুরেখরবাবু ব্যস্তসমস্ত হয়ে আলমারীটা খুঁজছেন দেখা গেল। কোন দরকারী জিনিস পাওয়া যাচ্ছে না। মুখে তার বিরচিত ছাপ। ]

[ বাহুমল প্রবেশ করলো বাঁ দিকের প্রথম দরজা দিয়ে ]

বাহুমল—নমস্করণ বাবুজী।

সুরেখর—এই যে বাহুমল। বস—

বাহুমল—বাবুজী ?

সুরেখর—কি খবর ?

বাহুমল—খবর ত' বড় জবর বাবুজী। শৈলেনবাবু দেলহি

থেকে তার ভেজিয়েছেন। ড্রাগ তৈয়ারীর লাইসেন্স

হামাদেরই মিলে যাচ্ছে। ম্যাগনাস্ কোম্পানীর

ম্যাক্ফারসন সাহেবও ওর সাথেই এইসে গেছে।

আজ ওরা কোলকাতা আসছে

সুরেখর—[ একট হেসে ] জানি সব। শৈলেন আমার সঙ্গে

এয়ারোড্রোম থেকে ফোনে কথা বলেছে।

বাহুমল—তাজ্জব লাগছে বাবুজী। ভেলকী দেখায়ে দিয়েছেন আপনি। দাওয়াতে শ'ও পার্শ্বে নাফা হবেই। আর আমাদের মিলছে তো monopoly, স্থগারের export quota মিলছে, কাপড়ারও মিলছে, আর দাওয়া ত' শ্রেফ হামারাই তৈয়ারী করবো, আউর export তি করবো। তামাম এশিয়া, ইয়ে পুব চুনিয়ার হামারাই হবো মার্ক ফাইজার।

[ এগিয়ে গিয়ে ম্যাপের সামনে দাঁড়িয়ে। ]  
ইয়ে হামারা কলকাতা, পচিমে কাইরো, বাগদাদ, দামাস্কাস ; ইয়ে পুবে রেঙ্গুন, ব্যাক্সক, জাকার্তা, ম্যানিলা,—হিয়া কলম্বো, ইধার নেপাল, ভুটান—ই সব হামাদের এলাকা। বাবুজী, আপনি ত' বনে

যাচ্ছেন এশিয়াকা নয়া বাদ্ধা—সন্তাট ! এবার আমার হিস্যাটা বাবুজী ।

সুরেশ্বর—থামো বাবুমল। ইংরেজীতে একটা কথা আছে জানত ? “ Don’t count your chickens.” তুমি Reception room-এ গিয়ে বসো। সূর্যনারায়ণ, রিচার্ডসনকে সোজা এই ঘরে নিয়ে আসবে। আর এসব কথা একেবারে আলোচনা নয়, বুঝলে ত’— এমন কি স্ত্রী পুত্রের সঙ্গে নয় ।

বাবুমল—সে হামাকে বলতে হবে না বাবুজী। তিনি পুরুষ ব্যাসা করতেছে। বিশোষাস—নিজেকে ভি করি না ।

[ প্রিয়ান ]

[ সুরেশ্বর ম্যাপের কাছে গিয়ে দাঁড়ালেন ]

সুরেশ্বর—[নিজের মনে] কাইরো, বাগদাদ, দামাস্কাস, বেঙ্গল, জাকার্তা, ম্যানিলা—সন্তাট, এশিয়ার সন্তাট ।

[ স্টেজের দিকে ফিরলেন ]

...বাবুমলের ছেলেমালুয়ী যায়নি। [ একটু হাসলেন ]

[ লনে ]

[ লনে লোক দেখী হয়েছে। সুখময় আর গেটের সামনে নেই। সামনে গোলমাল বেড়েছে। আউর কঘল নেই হায়। ব্যাস সব খতম। বলে দারোয়ান চেচেছে। ভিক্ষার্থীর দল যেতে চাইছে না। অবশ্যে দারোয়ানের বিক্রিমের কাছে ভিক্ষার্থীদের আবেদন নিবেদন নিষ্ফল হল। কোলাহল ক্রমশ মিলিয়ে গেল। নিমজ্জিতেরা পানীয় বা খাগড় হাতে এদিকে ওদিকে দাঁড়িয়ে জটলা করছেন। হ'কোণে হুটো টেবিলে থাঢ়া সস্তাৰ পানীয়ের স্তপ ।

( ঘরে )

( সুরেশ্বরবাবু সুখময়ের সঙ্গে কথা বলছেন )

সুরেশ্বর—হ্যা, শেষটা এইভাবেই কর। জেনকিলকে একটা কপি পাঠাবে। জাকার্তার ফাইলটা কালকের মিটিং-এ চাই। এক্সচেঞ্জ কন্ট্রোলারের কেসটা কে দেখছেন ?

সুখময়—মণিরামবাবু ।

সুরেশ্বর—ঠিক আছে। শুধু এটিনির ওপর যেন নির্ভর না করে। কন্ট্রোলারের সঙ্গে সেদিন একটি পার্টি আমার দেখা হয়েছিল। সে কথা যেন তার P. A. কে

মনে করিয়ে দেয়। হ্যা ভাল কথা, ডেপুটি কন্ট্রোলারের মেয়ের জন্মদিনের presentationটা পাঠান হয়েছে তো ?

( সুখময় সম্মতিস্থচক ঘাড় নাড়লো )

সুরেশ্বর—কত দাম পড়ছে ?

সুখময়—বার হাজারের মত ।

সুরেশ্বর—বিলটা যেন আমার personal account-এ debit করে।

( টেলিফোন বেজে উঠল। সুখময় রিসিভার তুলে এগিয়ে এসে সুরেশ্বরবাবুর সামনে টিপ্পয়ের উপর রাখলো। সুরেশ্বর রিসিভার তুলে নিল। )

সুরেশ্বর—কে ডাক্তার ? ...ব্যাথাটা কম। ...তুমি আসছো ?

...X Ray reportটা নিয়ে ? ...এইতে মুক্তি করলে...

এখন কটা ? ( ঘড়িটা দেখলেন ) তিমটে তেরো। ...গাঢ়, ৪টের আমার এখানে একটা জরুরী মিটিং আছে... তুমি তার আগেই আসছো ! ( রিসিভার রেখে দিলেন )

সুখময়—( ফাইলের পাতা ওঠাতে ওঠাতে ) ইন্দোনেশিয়ার export-এর সব লাইসেন্সটা আমরা পেয়েছি। বিহারের নতুন সুগার মিল দু'টোর permit এসে গেছে। মাদ্রাজের রেঘন ফ্যাক্টরীটা আমাদের terms-এ রাজী হয়ে গেছে।

সুরেশ্বর—নিখিলেশ কোন খবর দেয় নি না ? আজকে যে মিটিং সে জেনেছে নিশ্চয়ই। ... ( একটু চিন্তিত হয়ে ) আমার confidential fileটা কি তার ক্যাছে ? তুমই বা জানবে কি করে ?

[ প্রফেসর সান্তাল ও ডাঃ হীরক দের প্রবেশ। প্রঃ সান্তাল মন-স্থৰের অধ্যাপক, দেশে বিদেশে রিধ্যাত্ম। আয় সুরেশ্বরের সমবয়সী। আল্পালু বেশবাস, পরমে খুতি পাঞ্জাবী, মুখ চুক্ষট। হীরক দে ২৮।১৯ বছরের যুবক। পরমে নিখুঁত বিলিতি স্বষ্টি, চোখে হাই পাওয়ারের চশমা। ইনিও মনোবিজ্ঞানে ডক্টরেট হয়ে হয়ে সম্পত্তি ফিরেছেন। প্রঃ সান্তালের শিষ্য। ]

সুরেশ্বর—আস্তুন প্রফেসর সান্তাল। আস্তুন মিষ্টার—

শিবশঙ্কর—Rarher Dr. হীরক দে। আমারই ছাত্র।

এডিনবুরার ডক্টরেট নিয়ে এসেছে। এর কথাই আপনাকে বলছিলাম—।

[ সুখময় হুটো চেয়ার এগিয়ে দিলে প্রফেসর ও ডক্টর দে বসলেন। ]

[ সুখময়ের প্রাথান ]

স্বরেখর—ব্যক্তি চৈতন্যের বিভিন্নতা নিয়ে ইনি কাজ করছিলেন না।

শিবশঙ্কর—[ চুরট ধরাতে ধরাতে ] আপনার ঠিক মনে আছে দেখছি স্বরেখরবাবু। ক্রি বিষয়েই ত' ওর ডক্টরেটের থিসিস। এবারকার আন্তর্জাতিক মনস্তত্ত্ব সম্মেলনে ওর পেপার নিয়ে দারুণ হৈ চৈ পড়ে গিয়েছিল। Harvard থেকে ওকে fellowship offer করেছে। এদিকে কেম্ব্ৰিজ থেকেও ডক্টর ওষাট মন্তিকের বিদ্যাঃ তরঙ্গ নিয়ে কাজ কৰিবার জন্মে ওকে ডেকেছেন। আমাদের দেশে ঠিকমত scope পাবেনা বলে ওর ধারণা।

স্বরেখর—আপনারাও ত' মনস্তত্ত্ব, সমাজতত্ত্ব নিয়ে অনেক কাজ করছেন।

শিবশঙ্কর—কিন্তু আমাদের এখানে মন্তিকের বিদ্যাঃ তরঙ্গ যাকে বলে *Electro-encephalography* নিয়ে original কাজ বোধহয় কেউ করেনি। আদিবাসীদের মন্তিকের বিদ্যাঃ তরঙ্গের বিশেষত্ব দিয়েও প্রমাণ করতে চায় তাদের *inferiority*টা innate। পরিবেশের চাপে তাদের বিশেষ কিছু পরিবর্তন সম্ভব নয়। এরজন্য প্রয়োজন হচ্ছে অতি আধুনিক যন্ত্র। অনেক দাম স্বরেখরবাবু।

স্বরেখর—আপনারা একটা estimate করেছেন ত। শুরুতে কত লাগতে পারে?

শিবশঙ্কর—তা প্রায় লাখ দশেক।

স্বরেখর—আমাদের ব্যক্তিস্বাতন্ত্র্য লীগের ছ'চার জন মেম্বাৰকে আজ এখানে চায়ের নেমস্তত্ত্ব করেছি। ডক্টর-দে'র সঙ্গে পরিচয় কৰিয়ে দেবো, দেখি এখানে যদি কিছু কৰা যায়। এর মত মেধাবী ছাত্রৰা যদি দেশে ঠাঁই না পায় আমাদের পক্ষে বিশেষ লজ্জার কথা। আপাততঃ টাকাটা লীগকে আমি advance কৰবো মনে করেছি।

(ডাঃ সোমেশ মেনের প্রবেশ। বয়স ৬০-এর ওপৰে। স্বরেখরবাবুর অনেক দিনের দৰ্শন ও হিতৈষী, আবাৰ তাৰ চিকিৎসকও। মাঝুষকে ভালবাসেন, তাদেৱ দোবেৱ চেয়ে শুগলুলোই তাৰ চোখে বেশী পড়ে। একটু আস্তে আস্তে চলৈন ও কথা বলেন।)

স্বরেখর—এই যে ডাক্তার এসে গেছে। তোমাকে না দেখা পর্যন্ত বেশ ছিলাম। দেখেই যেন ব্যাপ্তা জেগে উঠলো।

ডাঃ মেন—[ চোৱাৰ বসে থানিকটা দম নিলেন ] সব ব্যাপার অত তুচ্ছ কোৱো না স্বরেশ। তোমার অতিব্যস্ততা আৱ লঘুচিন্ততা মোটেই ত্যাল নয়। আৱ কিছু না মানো, বয়সটা মানবে তো। [প্ৰঃ সাহালকে] কিছু মনে কৰবেন না, প্ৰফেসৰ সাহাল, আমি পাঁচ মিনিটেৱ বেশী নেব না। একটা ঝটান একজামিনেশন।

শিবশঙ্কর—আৱে না না, এতে আবাৰ মনে কৰিবার কি আছে?

[ শিবশঙ্কর, হীৱক লনে বেৰিয়ে গেলেন ]

(এবাৰ লনেৱ ছবি স্পষ্ট হয়ে উঠলো। লনেৱ একপাশে হীৱক, শিবশঙ্কৰ, অন্যপাশে বাচুমল, শ্বার স্বৰ্বনারায়ণ ও অন্যান্য অতিথি)

হীৱক—আমি ঠিক বুৰাতে পাৰছি না, স্বার, মনস্তত্ত্বেৱ গবেষণায় স্বরেখরবাবুৰ আগ্রহেৰ কাৰণ কি?

শিবশঙ্কর—স্বরেখরবাবুকে সাধাৱণ বেনিয়া ভাবলে ভুল কৰবে। শুধু সমাজবিদ্যা, মনোবিদ্যায় নয়, জীব-বিজ্ঞানেও ওঁৰ কিশোৰ আগ্রহ। পাশ্ৰেৱ ঘৰেই ওঁৰ বিৱাট লাইব্ৰেৰী।

হীৱক—ভাৰী আশৰ্চ তো!

শিবশঙ্কর—হ্যাঁ, আৱো আশৰ্চ ওঁৰ উঞ্চান। যাকে বলে meteoric rise,—ৱহস্য আৱ রোমাঞ্চে ভৱা। সামাজ অবস্থা থেকে উনি আজ এতবড় হয়েছেন। বড় যে হৰাৰ, সে হৰেই। কোন প্ৰতিকূল পৰিবেশ তাকে আটকাতে পাৰে না।

[ শুধুময়েৱ গলা শোনা গেল ]

“এবাৰ স্বৰেখৰেৱ স্ট্ৰাই ফাণ্ড থেকে বিজ্ঞানে ছয়টি, সাহিত্যে চাৰটি বৃত্তিৰ ব্যবস্থা কৰা হয়েছে। প্ৰতিটি বৃত্তিৰ পৰিমাণ বছৰে ৬০০০। ব্যক্তি স্বাতন্ত্ৰ্য ও গণ-তত্ত্বেৱ বিশেষ মনোবিজ্ঞান সম্বন্ধ গবেষণাৰ জন্য প্ৰফেসৰ শিবশঙ্কৰ সাহালেৱ অধীনে আধুনিক যন্ত্ৰপাতি সমষ্টিত একটি গবেষণাগার স্থাপনেৱ জন্য ব্যক্তিস্বাতন্ত্ৰ্য লীগকে এককালীন দশ লাখ টাকা দেওয়া হবে। ব্যক্তি প্ৰাপ্তদেৱ

নাম শীঘ্রই ঘোষিত হবে। শিক্ষা ও স্বাস্থ্য খাতে ব্যয় বরাদের পরিমাণ পূর্ববৎ থাকবে।”

শিবশংকর—তবু দেশের অজ্ঞ লোকেরা বলবে—  
ক্যাপিট্যালিস্টরা দেশের শক্তি! তারা মুনাফা করে নিজের জগ্নে। একচক্র পুঁজিবাদের মুগে আর এ কথা বলা চলে না।

হীরক—একচক্র পুঁজিবাদের বিকল্পে সব দেশেই এখন আল্লোলন চলছে স্থার!

শিবশংকর—সাধারণ মানুষ রিপুর তাড়নায় চলে। হিংসা, বুঝলে হিংসা—।

হীরক—হিংসা!

শিবশংকর—ছোট ছোট কারবারগুলো মূলধনের অভাবে, অব্যবস্থার ফলে উঠে থার্ছে—আর তারা তারছে দায়ী বুঝি স্বরেখরণ। সন্তান নিয়ম—Struggle for existence and Survival of the fittest, বুঝলে এ নিয়মের নড়চড় নেই।

হীরক—ওঁর গ্রুপের কারখানাগুলোতে গোলমাল নাকি লেগেই আছে।

শিবশংকর—চত্রিশটা কোম্পানীর ম্যানেজিং এজেন্সী ওঁর হাতে। একটা না একটা গোলমাল লেগে থাকাও বিচিত্র কি। আর এখন labour unrest তো chronic ব্যাপার হয়ে দাঢ়িয়েছে। কোথায় গোলমাল নেই শুনি? ক্রমাগত আক্ষরা দিয়ে চলেছে সরকার—arbitration তার tribunal, তোমার মেহনতী মানুষ তো মাথায় চড়ে বসবেই।

(শিবশংকরের সামনে কিছু পানীয় এনে দিল বোরো।)

(ঘর—ডাঃ সেনের পরিক্ষা শেষ হয়েছে। মুখ গঁজার।)

ডাঃ সেন—জীবনের সব খেলাতেই ফাস্ট’ না হয় নাই হলে স্বরেশ। দোড়ের বেগ কমাও, আয়ু বাড়বে।

স্বরেশ—আমি না হয় একদিনে তোমার একবছরের বাঁচা বেঁচে নিলাম—ক্ষতি কি? এখন ওসব কথা থাক। (গলার স্বর নামিয়ে) নিখিলেশের ওখানে আজই যাবে, আর খবরটা আমাকে আজই জানাবে।

ডাঃ সেন—যেতে বলছো যাবো। কিন্তু ফল কিছু হবে না।—ফল কিছু হবে না—

(ডাঃ সেনের ধীরে ধীরে প্রস্থান)

(আবার লন)

(শিবশংকরের পান শেষ)

শিবশংকর—আর এই নিয়েই ত আমাদের গবেষণা।

সমাজের সর্বস্তরে এই যে বিশ্বজ্ঞান, এর মূল রহস্যের হিসেব দিতে পারে কেবল মনোবিজ্ঞান। ওঁদের ব্যক্তি স্বাতন্ত্র্য লীগের আমি উপদেষ্টা, আর উনিও আমাদের নিজীন মনসভের একজন পেট্রন। “অবচেতন” কাগজের সব খরচাটাই তো ওঁর। ওঁর সাহায্য না পেলে আমার বইখানাও এত তাড়াতাড়ি বেরতো না। পড়েছ তো, “Oedipus Complex of the Labour Leaders in India”? বিদেশে কি রকম জোরালো সমালোচনা হয়েছে—দেখেছ তো? (স্থার স্বর্যনারায়ণ চেষ্টার অব ক্রমাদের প্রেসিডেন্ট। বয়স ৬২। কানে কম শোনেন কাজেই চেঁচিয়ে কথা বলেন। তিনি স্টেজের ওপর থেকে এধারে এগিয়ে এলেন)

হীরক—না, স্থার, এখনও স্বৰোগ হয়নি।

শিবশংকর—পড়ে নিও। ধর্মঘটের কারণ অর্থনৈতিক নয়,—মানসিক। অবচেতন মনের পিতৃবিদ্যে। এ আমি তথ্য প্রমাণ দিয়ে দেখিয়ে দিয়েছি।

স্বর্যনারায়ণ—কিন্তু জনসাধারণ ও আমাদের দেশের সরকার আপনার এই তত্ত্বকে মেনে নেবে কি?

শিবশংকর—(উত্তেজিত)—জনসাধারণকে যা বোঝাবেন তাই বুঝবে। আর সরকারী পণ্ডিতদের কথা? তাঁরা তো চলেছেন সমাজতন্ত্রের দিকে। ব্যক্তিত্বকে ছেঁটে কেটে সিংহ আর মেষকে এক জোয়ালে জুড়ে আবাদ করতে চান। মনোবিজ্ঞানের অ আ ক খ এঁরা জানেন না।

(স্বর্যনারায়ণ ধীরে ধীরে স্টেজের অন্ত পাশের দলে গিয়ে

ভিড়লেন)

হীরক—আজকাল স্থার সমস্ত পণ্ডিতরাই তো বলতে স্বীকৃত করেছেন—সমাজতন্ত্র মানুষের সর্বাঙ্গীন কল্যাণের

জন্মে। আর বিজ্ঞান তো মানুষের মঙ্গলই করে।

শিবশংকর—সমাজতত্ত্ব কিমের জন্ম জানি না। তবে তার বুলি হলো ভোট সংগ্রহের জন্মে। কিন্তু মনে রেখো—বিজ্ঞান শুধু বিজ্ঞানের জন্ম। ক্রয়েড বলেছেন—যৌন অঙ্গসংক্রিয়সা থেকে বিজ্ঞানের জন্ম। কল্যাণ অকল্যাণ নিয়ে মাথা ঘামাক ভোটের কাণ্ডাল এবং দালালরা। আমাদের বৈজ্ঞানিকদের কাজ রহস্যের সমাধান আর নতুন রহস্যের স্ফটি। আমরা বৈজ্ঞানিকরা সাধারণ মানুষের সমগোত্র নই—সমগুল্য তো নই ই। ভোটের বাজারে আমার দর আর হরিপদ কেরানীর দর সমান, শুধু এই জন্মে তিনি তিনটে সাধারণ নির্বাচনে আমি একবারও ভোট দিই নি।

(আবার ঘরের দৃশ্য। স্বরেখর-ঝামুমল রিচার্ডসন ও সূর্যনারায়ণ)

স্বরেখর—কিন্তু রিচার্ডসন, তোমাদের দাবীগুলো কমানো দরকার।

ঝামুমল—হ্যাঁ, হ্যাঁ, সমবানো দরকার। সদানন্দ বাবুর কাগজ লিখে আপনারা এক পাউণ্ডে বিশ পাউণ্ড খিচ্ছেন।

সূর্যনারায়ণ—আপনারা ভুল শুনেছেন ঝামুমলজী।

ঝামুমল—মানুষ হইতেছে ঠিকই শুনছি হামি।

সূর্যনারায়ণ—আপনি ভুল শুনেছেন। ওরা লিখেছে ডলারের কথা, পাউণ্ডের কথা নয়।

রিচার্ডসন—(বিদেশী ব্যাঙ্কের এজেন্ট। বয়স ৪৮। বাংলা বোঝেন তবে বলতে পারেন না) Thank you, thank you cordially Sir Surya, our rate of interest may be high but our purpose is honest.

স্বরেখর—কিন্তু অন্য দেশের offer-এর সঙ্গে লোকে তো তুলনা করতে পারে?

ঝামুমলঃ—আরে এ তো পাবলিক সেকটর নেই আছে।

ছটো দলিল বানালেই চলবে। একটা পাবলিক জানবে—আটুর একটা শ্রেফ হামরা জানব।

সূর্যনারায়ণ—দেশের লোকের বোঝা উচিত, British

aid, মানে British equity, British justice! অন্য কোন দেশের থেকে aid নিলে আমাদের ঐতিহ্য নষ্ট হবে।

রিচার্ডসন—But one thing. Our investors are really afraid of your Government's nationalisation policy (বেয়ারা এসে একটা trayতে কয়েক প্লাস পানীয় রেখে গেল)

স্বরেখর—আমাদের সরকারকে আপনারা ভুল বুঝেছেন মনে হয়।

রিচার্ডসন—(একটা প্লাস তুলে নিয়ে) To happy long life of our friend Mr. Chowdhury.

সূর্যনারায়ণ—(আর একটা প্লাস তুলে নিয়ে) স্বরেখরবাবুর মৃষ্টিতম জন্মদিবসে তাঁর স্বাস্থ্য পান করছি।

ঝামুমল—(স্বরেখরবাবুকে একটা ৬০ গিনির গোলাপ ফুলের তোড়া দিলেন) বাবুজী! গোলাপকা মাফিক আপনার দিলকা খসরু নিকালতে রহক।

স্বরেখর—আপনাদের শুভেচ্ছা ও ভালবাসার জন্মে সত্ত্ব আমি কৃতজ্ঞ। অনেক ধন্যবাদ। চলুন বাইরে যাওয়া যাক—প্রফেসর সাহাল আমাদের জন্ম লনে অপেক্ষা করছেন। (ঘর থেকে লনে প্রস্থান)

(লন)

স্বরেখর—একেবারে কাজের কথায় আস। যাক। আপনাদের সঙ্গে ডক্টর হীরক দে'র পরিচয় করিয়ে দেবার সৌভাগ্য আমি গর্বিত।

(সকলের সঙ্গে করমন্দন করল হীরক) আমাদের ব্যক্তিস্বাতন্ত্র্য লীগের উপদেষ্টা প্রফেসর সাহালের উপযুক্ত শিষ্য এই তরুণ বৈজ্ঞানিক। আমার মনে হয় এঁর গবেষণা আমাদের ব্যক্তিস্বাতন্ত্র্য লীগের বিশেষ কাজে লাগবে। আপনাদের কাছে এঁর গবেষণার জন্ম প্রয়োজনীয় টাকাটা তোলবার জন্ম আবেদন জানাচ্ছি।

সূর্যনারায়ণ—আমাদের উদ্দেশ্যটা একটু পরিকার হওয়া দরকার।

রিচার্ডসনঃ—Exactly so.

সুরেশ্বর—ইং, উদ্দেশ্যটা নিশ্চয়ই পরিকার হওয়া দরকার।

আমরা অর্থাৎ এই লীগের সভ্যরা বিশ্বাস করি, বৃত্তিগ্রহণে মানুষের অবাধ স্বাধীনতা থাকা দরকার। আমরা মনে করি ব্যক্তিস্বাতন্ত্র্যের ওপরে এবং ব্যক্তিস্বাধীনতার ওপরে সমাজ প্রতিষ্ঠিত হওয়া উচিত। সমাজতন্ত্রের নাম করে ব্যক্তিস্বাতন্ত্র্যকে ও ব্যক্তিত্ব বিকাশকে আজ অবরোধ করা হচ্ছে। শিল্পের অবাধ জাতীয়করণ আমরা কিছুতেই মেনে নিতে পারি না। দেশের দুর্দশা দূর করতে হ'লে শিল্পোন্নয়ন দরকার নিঃসন্দেহে। কিন্তু সরকার বেছে নিয়েছেন ভুল পথ। কারা পারে মূলধন জোগাতে, কুঁকি নিতে, জনসাধারণ?

সকলে—[হীরক ও শিবশংকর বাদে] নিশ্চয়ই না।

সুরেশ্বর—পারে শুধু তারা, যাদের আছে এ বিষয়ে জন্মদণ্ড ক্ষমতা আর আজম সাধনা। যাদের আছে ক্লেশ স্বীকারের আর স্বার্থত্যাগের অভ্যাস। যাদের শক্তি ও বুদ্ধি যাচাই হয়ে গেছে সাফল্যের কঠিপাথে। ঠিক কিনা বলুন?

সকলে—(হীরক বাদে) নিশ্চয়ই নিশ্চয়ই।

বালুমল—আরে বকরী দিয়ে বয়েলের কাম কতি হোবে না, সে বকরী পাটনাই হোক কি মূলতানীই হোক।

সুর্যনারায়ণ—আমাদের কাছে ব্যাপারটা তো বেশ স্পষ্ট, কিন্তু লোকে কি মানতে চাইবে এসব কথা? তারা বলবে স্বয়েগ স্ববিধা পেলে আমরাও বড় হতে পারি।

বালুমল—খোদার উপর খোদকারী; দেনেওয়ালা খোদা আর রোখনেওয়ালা নসির। লগ্নে যার শনি, যত স্ববিস্তাই তাকে দিন না, তার কিছুই নাফা হবে না। শ্রীবৎস রাজার কেছা কে না জানে? ভাজা মছলি জিন্দা হয়ে জলে চলে গেলো আর পেটের ভুখ পেটেই থেকে গেল।

সুরেশ্বর—(একটু হেসে) ও সব পুরণো কথা এখন চলবে না। এ যুগে চাই বিজ্ঞানের দোহাই। পোপের ফরম্যান আর ভূগুংসংহিতার দিন আর নেই। এটম

বোমার যুগে ঢাল তলোয়ার অচল। চাই নতুন হাতিয়ার। প্রফেসর সান্তাল আমাদের অনেক জুগিয়েছেন। উনিই বুঝিয়ে দেবেন ডেক্টর দে'র গবেষণা আমাদের কোন কাজে লাগতে পারে।

রিচার্ডসন—Yes, let the Professor speak.

সুর্যনারায়ণ—বলুন তা'হলে প্রফেসর।

শিবশংকর—(চুরুট ধরাতে ধরাতে উঠে দাঁড়ালেন) মনে রাখবেন একটা কথা,—আপনাদের কাজে লাগবার জন্য বিজ্ঞান নয়। বিজ্ঞান শুধু বিজ্ঞানের জন্য। অগু পরমাণু সম্বন্ধে বিজ্ঞানীর অগুস্মিন্সা থেকে পরমাণু শক্তির আবিকার—সে শক্তি দিয়ে আপনি বোমা তৈরী করবেন কি ধানকল চালাবেন,—আপনারা জানেন। বৈজ্ঞানিকের কোন দায়িত্ব নেই।

রিচার্ডসন—Exactly so, he lives in the ivory tower.

শিবশংকর—কয়েকজন ব্যক্তিসিংহ আর অগণিত মেষশিশু এই নিয়েই সমাজ। আরুগত্য আর ভীরুতা মেষের স্বাবর্ধন। পিতৃবিদ্বেষের আদিম প্রবৃষ্টি অবশ্য রয়েছে এদের রক্তে।

সুরেশ্বর—পিতৃবিদ্বেষের তাঁৎপর্যটা এঁদের একটু বুঝিয়ে দিন।

বালুমল—হাঁ হাঁ, সমবাইঁয়ে দিন।

শিবশংকর—তাহ'লে একেবারে গোড়ার কথায় ঘেতে হয়।

পিতৃবিদ্বেষের সুরু বর্দ্দ যুগেরও আদিপর্বে। ফ্রয়েড বলেছেন, আদিম কৌম সমাজে সর্বে সর্বা ছিল পিতা, শক্তিমান পুরুষসিংহ। ছেলেদের বয়স বাড়বার সঙ্গে সঙ্গে তাদের তাড়িয়ে দেওয়া হ'ত গোষ্ঠীর বাইরে। উদ্দেশ্য গোষ্ঠীর সমস্ত মেয়েদের ওপর পিতার ভোগস্বরূপ কায়েমী করা। ছেলেরা গিয়ে মিলিত হ'ত অন্য গোষ্ঠীর মেয়েদের সঙ্গে। কিন্তু তাদের অবচেতনায় ধূমায়িত হ'তে থাকতো পিতৃবিদ্বেষের আগুন। মাঝে

ମାରେ ତାରା ଫିରେ ଆମତୋ ଦଲ ବେଁଧେ, ପିତାକେ ହତା କରେ ଗୋଟିର ମେଯେଦେର ଦଖଲ କରେ ନିତ ।

( ଏହି ମମରେ ସ୍ଵରେଷ୍ଟର ଏମେ ସ୍ଵରେଷ୍ଟରର କାନେ କି ଯେନ ବଲଲେନ— ସ୍ଵରେଷ୍ଟର ପ୍ରତ୍ୟାନ କରଲେନ । )

ଘର

ଶୈଲେନ ମମାନ୍ଦାର ବସେ ଆହେନ ଚେଯାରେ । ଶୈଲେନ ସୁରେଶ ବାସୁର ଲିଯାଜୋ ଅଫିସାର । ବୟସ ୩୦ । କେତ୍ତରଙ୍ଗେ ଓ ଆର୍ଟ ) ( ସୁରେଶବାସୁ ଘରେ ଚକଳେନ—ଶୈଲେନ ମମାନ୍ଦାର ସୁରେଶବାସୁକେ ଦେଖେ ଉଠେ ଦୀଢ଼ାଲେନ । )

ଶୈଲେନ—Good evening Sir,

ସ୍ଵରେଷ୍ଟର—ଏହି ଯେ ବସ, ଶୈଲେନ । ଥବର କି ?

ଶୈଲେନ—ଥବର ଆପନାର ଆଶୀର୍ବାଦେ ଭାଲାଇ ବଲତେ ହେବ ।

Samson & Samson ଏର ପୁରୋ lotଟାଇ ଆମରା ପେଯେ ଗେଛି । ପ୍ରେଟନଜୀ trunk-ଏ London ଅଫିସେର ମଙ୍ଗେ କଥା ବଲେହେନ । ତିନ ପେସ କରେ ବେଶୀ ଲାଗଲ, ତା ଲାଗୁକ । ମିମେସ ବାର୍ଟରାମକେ ଅଗ୍ରିମ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଦେଓଯା ହେଯେ ଗେଛେ । ଏଥିନ ରିଚାର୍ଡନ overraftୟାର୍ଟ୍ସନ୍ କଲେଇ ହୟ ।

ସ୍ଵରେଷ୍ଟର—ମେ କଥା ପାକାପାକିଇ ହେଯେ ଗେଛେ । ଯାକ ଓଦିକେର ଥବର ଭାଲାଇ । ତବେ ଆମି ବେଶୀ ବ୍ୟନ୍ତ ମ୍ୟାଗନାସ୍ କେମିକ୍ୟାଲେର ଥବରେର ଜୟ ।

ଶୈଲେନ—ଏହି ଯେ Sir, କୋଡେ ଥବର ଏମେହେ ( ପକେଟ ଥେକେ ଏକଟା କାଗଜ ବାର କରେ ) ଶୁଦ୍ଧ ମ୍ୟାଗନାସ୍ କେମିକ୍ୟାଲେର ମଙ୍ଗେ ବନ୍ଦୋବନ୍ତ ନୟ, ଆରା ଦାମୀ ଥବର ଆହେ । ପ୍ରାଇଭେଟ Sector-ଏର ଜୟ ଯତଟା ଖଣ ମଞ୍ଚର ହେଯେଛେ ତାର ଏକଟା ମୋଟା ଅଂଶ ଆମରା ପାଛି ।

ସ୍ଵରେଷ୍ଟର—( ସ୍ଵର୍ତ୍ତାବାଦେ କାଗଜଥାନି ନିଯରେ ) ଦେଖି ।

( ଚୋଥେ ମୁଖେ ଜରେର ଉଙ୍ଗାସ )

ଶୈଲେନ—ଆପନି ଟିକିଇ ଆଚ କରେଛିଲେନ । Samson & Samson ଅନେକଣ୍ଠାଳେ ଟାକା ପାଛେ ମରକାରୀ ଅର୍ଡାର ମରବରାହେର ଜୟ । ଓର ଉ୍ତ୍ପାଦନ ଦେଡ଼ଣ୍ଣ ହେଯେ ଯାଛେ । ଯାକ ଗୁଡ଼ା ତୋ ଆମାଦେର ଗ୍ରାପେଇ ଏସେ ଗେଲ । ପ୍ରେଟନଜୀ 'ତ' ଏବାର ଆପନାର ପ୍ରଶଂସାଯ ଏକେବାରେ ଶତମୁଖ ।

ସୁରେଷ୍ଟର—( ନିର୍ବିକାରଭାବେ ) କେନ କି ବଲହେନ ?

ଶୈଲେନ—ଆପନାର ଦୂରଦୂରିତା ଆର ସ୍ଵର୍ଗବୁନ୍ଦିର ତାରିଫ କରଲେନ । ବ୍ୟକ୍ତିଶ୍ଵାତସ୍ତ୍ରୀ ଲୀଗେର ଜୟ ଆପନି ସଥିନ ପ୍ରଥମ ଥରଚ କରତେ ଶୁରୁ କରେନ ତଥନ ଉନିଓ ଅନେକେର ମତ ମନେ କରେଛିଲେନ ଏଟା ବୁଦ୍ଧି ବଡ଼ଲୋକଦେର ଏକଟା ଥେଯାଲ । ଏଥିନ ଏହି ଲୀଗଟି ଆମାଦେର ମନ୍ଦାନ ବାଡ଼ିଯେହେ ମବ ଦିକ ଥେକେ । ବିଶେଷ କରେ ଓର ମନ୍ତ୍ରତ୍ତ ବିଭାଗେର ଲେଖାଣ୍ଗଳେ । ଡାଲପୁରିରା କୋମ୍ପାନୀର expert commission ତିନମାସେ Bonn, Washington ଏ କାଟିରେ ଯା କରତେ ପାରେନି, ଆପନି ଏଥାନେ ବସେ ଏହି ଲୀଗେର କଲକାର୍ତ୍ତ ନେତ୍ରେ ତାଇ କରେହେନ । ପ୍ରାର, ମତିଇ ଆପନାର ପ୍ରତିଭା ବହୁମୁଖୀ । ପ୍ରେଟନଜୀ କିଛି ବାଡ଼ିଯେ ବଲେନ ନି । ଯେ ମାତ୍ରାଜ୍ୟର ଭିତ୍ତ ପତ୍ରନ ଆପନି କରେହେନ, ମେ ଏକଦିନ ଫୋର୍ଡ ରକଫେଲାରେର ମାତ୍ରାଜ୍ୟକେ ଛାଡ଼ିଯେ ଯାବେ, ଏ କଥା ଆମି ଜୋର କରେ ବଲତେ ପାରି ।

ସୁରେଷ୍ଟର—(ଯହ ହେଦେ) ଏକଟୁ ବାଢାବାଢି କରଇ ଶୈଲେନ । ଚାଇ ଆରା କ୍ରୂଟକୌଶଳ, ଆରା ମେହନତ, ଆରା ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଲଡ଼ାଇ । ( ଏକଟୁ ଚିନ୍ତିତ ଭାବେ ) ଯାକ ପ୍ରଚାର ମଚିବେର ଥବର କି, ବଲୋ ?

ଶୈଲେନ—He is a hopeless chap ! ଅନେକ କରେ ବୋବାଲାମ Sir, କିଛୁତେଇ ରାଜୀ ହୋଲେ ନା । ଯାହି ହୋକ ଆମି ଫୋନେ ଥବର ନିଛି ।

ସୁରେଷ୍ଟର—ହୁଁ, ତୁମି ଦ୍ୟାଖ, ଆମି ବାଟରେ ଥେକେ ଆସଛି ।

( ସୁରେଷ୍ଟରର ପ୍ରତ୍ୟାନ )

### ଲନେର ଦୃଶ୍ୟ

ସୂର୍ଯ୍ୟ—କିନ୍ତୁ ମବ ସମାଜତାତ୍ତ୍ଵିକ ଫ୍ରେଡେର ଏହି ମତ ସମର୍ଥନ କରେନ ନା ଶୁଣେଛି ।

ଶିବଶଂକର—ତାରା ମବ ହିନ୍ଦିପାସ କମପ୍ଲେକ୍ସ-ଏ ଭୁଗଛେନ ଆଜକେର ସମାଜେର ଦିକେ ତାକିଯେ ଦେଖୁନ, ମେହି ଏକଟ ନାଟକେର ଅଭିନ୍ୟ ଚଲେଛେ । ଆପନାଦେର ମତ ପୁରୁଷ ସିଂହେର ଉପର ମେଷ ଶିଶୁଦେର ଆକ୍ରୋଶ ଏହି ମହଜାତ

পিতৃবিদ্বেষের প্রমাণ। তাই এখনও দেখা যায় মাঝে মাঝে পিতৃবিদ্বেষের আগুন জলে ওঠে। একটা স্বল্পতান, একটা জার সেই আগুনে পুড়ে যাচ্ছে। কিন্তু আবার মেষ শিশুরদল সিংহকে এনেই গদীতে বসাচ্ছে। নাম হয়ত তখন জার থাকছে না, স্বল্পতান থাকছে না, হচ্ছে ফুরার কি দু'সে কিংবা অন্য কিছু। এ নিয়মের ব্যক্তিক্রম নেই।

স্বর্ধনারায়ণঃ বড় ছোটের তফাঁ চিরকালই ছিল আর চিরকালই থাকবে—এই আপনি বলতে চাইছেন? শিবশংকর—শুধু এই নয় আবারও বলতে চাইছি যে, মনস্ত্বের জ্ঞানকে ঠিক মত প্রয়োগ করতে পারলে এই পিতৃবিদ্বেষকে ঠেকিয়ে রাখা যায়।

ঝালুমল—খোড়া সহজ কোরে বোলেন মোশায়।

(স্বরেখরের প্রবেশ)

শিবশংকর—ক্রয়েড বলেছেন Repression মানে, অবদমন থেকে যত বিভাটের স্থষ্টি। দেখতে হবে শিশু বয়স থেকে যেন বাসনাকে পুরোপুরি তারা অবদমন করতে বাধ্য না হয়। মেমশিশুদের প্রতি সব সময় কঠোর হবেন না। তাদের এটা ওটা আবাদার মাঝে মাঝে পূরণ করতে হবে।

স্বরেখর—যাকে বলে yielding to minor concessions। গেল বাবে চিনি কলের ধর্মঘটে আমি যেমন প্রথম ধাকাতেই আলোচনা মাধ্যমে একটা রফায় আসতে রাজী হলাম। অন্তর্যামী মালিকেরা ধর্মঘটাদের ওপর গোড়া থেকেই ইতিপ্রেশান চালালেন। ফল কি হলো। আপনারা জানেন।

ঝালুমল—সাতলাখ মুনাফা বেশী হলো আমাদের। ওরা যদি চলে ডালে ডালে, আপনি চলেন পাতায় পাতায়।

রিচার্ডসন—Just the very thing we proposed in the Bank Strike, But these people over here are hopeless.

স্বর্ধনারায়ণ—কিন্তু concession দেওয়া, নতি স্বীকারকে তারা যদি জয় বলে ভাবে? দাবী যদি বাড়ে?

শিবশংকর—ভুলে যাচ্ছেন এই অশিক্ষিত মাঝুষগুলো, আর অধিশিক্ষিত ওদের চালকগুলো থেকে আপনাদের বুদ্ধি ও বল অনেক বেশী। এক হাতে দেবেন আর অন্য হাতে নেবেন। ওরা বুঝতেও পারবে না! তবে হ্যাঁ, মাঝে মাঝে আঘাত করতে হবে বৈকি! ওদের নির্ভরতা বাড়িয়ে দিতে হবে concession দিয়ে, আবার মাঝে মাঝে বিনা কারণে বিনা উভেজনায় আঘাত করে বুঝিয়ে দিতে হবে আপনার। সিংহ আর ওরা মেষ। জানিয়ে দিতে হবে যে আপনারা গরীবের মা বাপ বটে তবে হৰ্বল নন। আঘাত করতেও জানেন।

শিবশংকরঃ ঠিক যেমন করে আমরা সন্তান পালন করি। আমার মেয়েকে আপনারা দেখেছেন বোধ হয়? একেবারে মনোবিজ্ঞানসম্মত শিশুপালনের জীবন্ত আদর্শ। ওর জন্য আমি বীতিমত গর্বিত।

স্বরেখরঃ ডাঃ দের গবেষণার ব্যাপারটা?

শিবশংকরঃ (তাড়াতাড়ি চুরুট মুখের থেকে নামিয়ে) মাফ করবেন। মেয়ের কথা বলতে গেলে আমি একটু অভিভূত হয়ে পড়ি। (অন্য সকলের দিকে ফিরে) অবশ্য স্বরেখর বাবুর ছেলে কি মেয়ে থাকলে সেও একটা আদর্শ সন্তানে দাঢ়াত। পিতৃদণ্ড প্রতিভাব অধিকারী হয়েই সে জন্মাতো।

(স্বরেখর “প্রক্ষেপ” বলে চেচিয়ে উঠে বেরিয়ে গেলেন। সকলে থমকে পড়লেন)

ঝালুমলঃ আপনি বলেন কি বলতেছিলেন।

শিবশংকরঃ যাক সে তত্ত্ব। এখন আমাদের হীরকের কথায় আসা যাক। মন্তিক্ষের বিদ্যুত তরঙ্গের সাহায্য দিয়ে সে প্রমাণ করতে চায় আদিবাসীদের এমন কতকগুলো দৈন্য আছে যা শিক্ষা দীক্ষা পরিবেশে দূর হবার নয়। যেমন নিগোদের বেনে বানরের বেনের মত উচ্চে শুড় আছে—প্রমাণ করেছেন লেভি।

হীরকঃ (উঠে দাঢ়িয়ে ঘাড় চুলকোতে চুলকোতে) Sir, ঠিক ও ভাবে নয়।

শিবশংকর—আঃ [ আলো নিভে গেল ]

[ ঘরের আলো জলে উঠলো । সুরেন্দ্র মাথা নীচু  
করে দাঁড়িয়ে টেবিল ধরে ]

ঘরের দৃশ্য

সুরেন্দ্র—কি বলছেও?

শৈলেন—কি আর বলবে, মেই মাঙ্কাতা আমলের বড়  
বড় কথা । ওর বয়সে যে কথা সবাই বলে । প্রফেসর  
সাহালের লেখাগুলোর নাকি বৈজ্ঞানিক ভিত্তি নেই,  
উদ্দেশ্যমূলক প্রগাগাগু । আমরা যেন প্রচার সচিব  
আর সম্পাদকের জন্য যোগ্যতর লোক খুঁজে নিই—  
স্পষ্ট জানিয়ে দিল সে ।

সুরেন্দ্র—হঁ, ফাইলটার কথা কিছু বলেনি তো ?

শৈলেন—না স্থার, আপনার নির্দেশ কি আমি অমান্ত  
করতে পারি । তবে ভাবসাব দেখে মনে হ'ল ওর তৃণে  
সতিই কোন জোরালো অস্ত্র আছে । আর সময় নষ্ট  
না করে একটা কিছু করা দরকার ।

সুরেন্দ্র—ব্যস্ত হোয়ো না, করা একটা কিছু হবেই ।  
যার হাতে এই ফাইলটা পড়বে উপযুক্ত মূল্যে তার  
কাছ থেকে কিনে নিতে হবে । এর বেশী ত কিছু  
নয় ?

শৈলেন—নিখিলেশকে কেনা বেশ শক্ত হবে বলে মনে  
হ'চ্ছে Sir, একটু অস্তুত ধরনের ছোকরা ।

সুরেন্দ্র—এবার তুমি হাসালে, শৈলেন । কেনা  
সবাইকেই যায়, কারুর দাম কম, কারুর দাম বেশী ।  
তুমি নিশ্চিন্ত থাক । দেশ দুতের সম্পাদককেও ত  
তোমরা খুব শক্ত লোক বলে ঠাউরেছিলে, একটু চড়া  
দামে বিকোলো, এই যা । তুমি সামাজ্যের কথা বলছিলে  
না ? এ যুগের সামাজ্য গড়ে উঠবে গুলি-বাঝুদের  
জোরে নয়, ক্রয় শক্তির জোরে । কে কি দরে বিকোবে  
সেটা যে ঠিক বুঝবে, মেই হবে এযুগের সেরা  
জেনারেল ।

শৈলেন—ও সব আপনিই ভাল বোঝেন, স্থার, শক্তির  
তো অভাব নেই, তাই বলছিলাম ।

সুরেন্দ্র—হ্যাঁ, ও ব্যাপারটা আমি নিজেই দেখছি ।

গুরুত্ব আমি কম দিছি মনে কোরো না । ভালো  
কথা, বিদেশী ব্যাঙ্কারদের মনোভাবটা কি রকম  
বুবালে ? এখনো কি এখানে মূলধন খাটাতে ওদের  
ইতস্ততঃ ভাব আছে ?

শৈলেন—আগের মতন অতটা না থাকলেও আছে  
বৈকি । মনে হয় আমাদের বৈদেশিক নীতি শুধু  
নিরপেক্ষ হ'লে চলবে না, নিশ্চপও হওয়া চাই ।  
সুরেজ, ইন্দোনেশিয়া, এয়ালজেরিয়া—এ নিয়ে  
মাতামাতি কি আমাদের চলে ? কাঁধে যাদের ভিক্ষার  
বুলি !

সুরেন্দ্র—বড় জোর তাদের মুখে থাকবে গৌরহরি বুলি,  
এই না ?

সুরেন্দ্র—( যথে হালকা হাসি ) কথাটা তো বুঝি, কিন্তু  
সরকারী নীতিকে কি আমরা প্রোপুরি প্রভাবিত  
করতে পারি ? তবে নীতি বদলাচ্ছে, আর বদলাবেও,  
এ তুমি ঠিক জেনো ।

[ লম্বের ভীড় পাতলা হয়ে এসেছে ।  
একদিকে একদল পান ভোজনে রত !  
আর একদিকে সুখময় । এমন সময়ে  
একজন আধুনিক কবির প্রবেশ ]

সুখময়—এই যে আসুন, আসুন ! অসময়ে কবির  
আবির্ভাব ?

কবি—অসময় আবার কি ? আমরা কোকিলধর্মী কবি  
নই । শীত-বসন্তের বিচার করে চলি না । আর কথাটা  
কি জানেন ? সুরেন্দ্র বাবুই খবর পাঠিয়েছিলেন ।

সুখময়—ওহো তাই তো ! আমারই মনে ছিল না । হ্যাঁ,  
হ্যাঁ, আপনাদের কি প্রস্তাৱ পাস হলো শেব  
পর্যন্ত ?

কবি—আমাদের এবারকার অধিবেশনে সাহিত্য ও  
ৰাজনীতি নিয়ে সবিশেষ আলোচনা করেছি ।

সুখময়—হ্যাঁ হ্যাঁ, তা' কি সিদ্ধান্ত হ'ল আপনাদের ?

কবি—মানে আমরা কবি ও সাহিত্যিকেরা, অস্তুতঃ  
আমাদের সভ্যরা সাহিত্যকে কোনদিন রাজনীতির  
নোংরা ময়দানে আনবো না । এই রাজনীতি আর

স্বাদেশিকতা করার জন্য রবিঠাকুরের কবিপ্রতিভা অঙ্কুরেই নষ্ট হলো। ভদ্রলোক আর develop কঁজেন না। এদিক দিয়ে আমাদের সিদ্ধান্ত সর্ববাদী সম্মত যে আমরা সাহিত্য নিয়ে ব্যবসা কোর্ব না।

সুখময়—খুব চমৎকার সিদ্ধান্ত। কিন্তু ব্যক্তিস্বাতন্ত্র্য লীগকে আপনারা সাহায্য কোরবেন কি ভাবে?

কবি—[একটু ইতস্ততঃ করে] দেখুন, মানে politics কর্বো না মানে এই নয় যে, মানবতার অপমান সইব।

সুখময়—সে ত ঠিকই। হাঙ্গেরীর ব্যাপারে আপনারা চুপ করে থাকেন নি, আমরা লক্ষ্য করেছি।

কবি—মানে শুধু হাঙ্গেরী কেন? যেখানেই দেখব ব্যক্তিহের অপমান, শিল্পীর স্বাধীনতা ত্রিয়মান—মেখানেই আমরা হব প্রতিবাদে সোচার মানে এদিক দিয়ে ব্যক্তিস্বাতন্ত্র্য লীগ মানে আপনারা আর আমরা, যাকে বলে—

সুখময়—একই পথের পথিক।

কবি—উঁচি, মানে কথাটা ঠিক হলো না। লক্ষ্য এক হ'লেও পথ আমাদের পৃথক। মানে আপনারা মে-ভাবে নিজেকে প্রকাশ করেন, কবিতার প্রকাশভঙ্গী তা থেকে একেবারে আলাদা। কাব্যের প্রকাশভঙ্গী মার্জিত ও সংস্কৃত। মানুষের মনের গভীরতম প্রদেশের ভাবাবেগকে কতকগুলি স্মৃক্ষ প্রতীক আর স্মৃসম শব্দবৎকারে জাগিয়ে তোলে কাব্য। কাব্য মানেই জটালতা—obscurity。

সুখময়—আপাততঃ একটু স্পষ্ট কোরে বললো—মানে একটু অকাব্য করে বললো স্বিধে হতো। এ মাথায় আবার কবিতা ঢোকে না।

কবি—মানে কথাটা হচ্ছে এই propaganda আমাদের কাজ নয়। ধূলিমলিন পৃথিবীর অনেক উর্ধ্বে অবস্থিত কাব্যলোক।

সুখময়—দেখুন, বড় জটাল হয়ে যাচ্ছে।

কবি—আহা, শুনুন না ভাল করে। আমরা বৈজ্ঞানিক অনিশ্চয়তাবাদে, মানে হাইসেনবার্গের নাম শুনেছেন

তে,—বিশ্বাসী। না না সেই তদ্বৎ জীবনম অতিশয় চপলম সেই পুরোনো কথা নয়। বস্তু কণার বেগ ও অবস্থান যেমন এক বিশেষ মূহূর্তে সঠিক ভাবে বলা যায় না। আমরা মনে করি এই দুনিয়ায় কোনো কিছু সঠিক ভাবে বলাও যায় না, করাও যায় না। অবশ্য কথাটা খুব গভীর। পরোক্ষ ভাবে আপনাদের কাজে লাগতে পারে।

সুখময়—অনিশ্চয়তাবাদের তত্ত্ব দিয়ে কি প্রমাণ করা যায়—  
পরিকল্পনা মাত্রেই অবৈজ্ঞানিক—অনিশ্চিত।

কবি—আহা, অত সোজাসুজি ভাবে—মানে directly কিছু প্রমাণ করতে যাবেন না। জানেন শুধু হাই-সেনবার্গ নয়, র্যাবো, বোদলেয়ার, হাঙ্গেলী, কামু। অনিশ্চয়তাবাদের সঙ্গে অস্তিত্ববাদের মানে existentialism-এর মাত্রাঙ্গ মিশ্রণ ঘটবে আমাদের কাব্যে।

সুখময়—বুঝেছি, হয়ত ঠিক বোঝাতে পারছি না। এমন তীব্র Cock-tail তৈরী কর্বেন যাব একমাত্র খেলেই গেঁড়া জড়বাদীও মায়াবাদী হয়ে উঠবে।

Virginia Wolf-এর Stream of consciousness-এ ডুবে মরতে পথ পাবে না। [কবি সলজ্জ হাসলেন] কিন্তু আপনাদের এ ধরনের কবিতা কি জনসাধারণ ব্যবে? আমরা চাই জনমত সংগঠিত করতে।

কবি—মানে কি জানেন। জনসাধারণ কিছুই বোঝে না। তাদের দোড় ঐ বিঠাকুর অবধি। যারা বুদ্ধির কারবারি তাদের ভাবধারাকে সংগঠিত করি আমরা, এই কবিতা। তাছাড়া জানেন বোধহয় সোজা কথার থেকে ইংগিত, ইসারা, কাব্যময় একটা পংক্তি অনেক বেশী উদ্বেল করতে পারে মানুষের অচেতন মনকে।

সুখময়—হ্যাঁ, এই কথাটা খুব দামী। খুব গভীরভাবে চিন্তা করে দেখা দরকার।

কবি—(উৎসাহিত) এ ছাড়া ধর্ম স্থষ্টির তত্ত্ব নিয়ে আমরা নতুন আঙ্গিকে নতুন ধরনের কাব্য নিয়ে পরীক্ষা কচ্ছি। সেইটাই হবে বোধহয় আগামী

দিনের কবিতা। আমাদের বক্তব্য, ব্যক্তিগত কামলিঙ্গ।  
আর মৃত্যু ইচ্ছার সংস্থাত খেকেই মানসিক দুন্দের  
উৎপত্তি। সমাজে তারই প্রতিফলন। কে জিতবে ?  
Death না Eros, পঞ্চম না সন্ন্যাসী, মৃত্যু না রতি—  
এই দুন্দ !

সুখময়—শেষ পর্যন্ত কে জিতবে তাই বলুন ? Peace  
offensive না Atom bomb ?

কবি—এখানেও সেই অনিচ্ছিয়তাবাদ। ঠিক করে কিছুই  
বলব না। স্পষ্টতা এক রকমের স্থূলতা, তাতে কাব্য  
ধর্ম নষ্ট হয়। আমাদের কবিতায় থাকবে স্বদৰ্শ  
শিল্পীর স্মৃতি কারুকার্য। অদৃশ্য মনের Divine dis-  
satisfaction & aesthetic alienation হবে  
আমাদের কাব্যের মূলধর্ম আর—

সুখময়—আরে তাতেই কাজ হবে। চমৎকার কাজ  
হবে। হতাশা আর বিছিন্নতা বোধ না জাগলে মাঝুষ  
স্থূল চিন্তাগুলো তুচ্ছ করতে পারে না—এতেই কাজ  
হবে।

কবি—[সলজ্জভাবে] মানে আমাদের অর্থাৎ আপনাদের  
সভাপতির দর্শন donation টা ? আমার continental tour টা আর তো ফেলে রাখা যায় না।

সুখময়—কোন চিন্তা নেই, কাল পরশুর মধ্যে চেক পোঁছে  
যাবে। আপনি visa র বন্দোবস্ত করুন গিয়ে। তবে  
দেখবেন দু'একজন চারণ কবি যদি পাওয়া যায়।  
আমাদের লীগের আসছে সম্মেলনে কিছু সমবেত কঠো  
কবিতা বিতরণের ইচ্ছা আছে।

কবি—সে আপনারা ভাড়াটে কবি দেখুন। যারা ঝাঁঝা  
ওড়ায়, শ্লোগান দেয়, এই রকম। আমি চলাম।  
নমস্কার।

(কবির প্রস্থান)

[ঘর—সুরেশ্বর ও শৈলেন]

সুরেশ্বর—সদানন্দের অনেক লোকজন আমাদের বিভিন্ন  
বিভাগে ছড়িয়ে পড়েছে।

(সুখময়ের প্রবেশ)

সুখময়, সদানন্দের ভাগ্নেকে নোটিস দিয়েছ ?

সুখময়—আজ্জে হ্যাঁ। সুগার মিলের কেমিস্ট, রেয়েন  
ফ্যাক্টরীর এ্যাকাউন্ট্যাণ্ট এঁদের সবাইকে নোটিস  
দেবার অর্ডার দিয়েছি।

সুরেশ্বর—মাইকা মাইনে পাট্টা ইউনিয়ন গড়ার কতদুর ?

সুখময়—অনেকটা এগিয়েছে। তবে বান্দা সিং একটু  
গোলমাল করছে।

শৈলেন—এরা সবাই কি সদানন্দের পার্টির লোক ?

সুরেশ্বর—তা ঠিক নয়, তবে সদানন্দের ভক্ত। ব্যক্তি-  
স্বাতন্ত্র্য লীগকে টেঁকাতে হলে সদানন্দকে হাত করা  
দরকার, ছেলে ছোকরাদের ওপর ওর দারুণ প্রভাব।  
(টেলিফোন বেজে উঠলো)

সুখময়—[কোন ধরে কথা বলতে লাগল] হ্যাঁ তাই নাকি ?  
আচ্ছা আমি বলছি ... ... নানা সে জন্য  
আটকাবে না।

সুরেশ্বর—কে ফোন করছে ?

সুখময়—দেশদুর্বলের সম্পাদক। আমাদের আক্রমণ করে  
আবার একটা Sensational লেখা নাকি তাদের  
হাতে এসেছে। Drug Industry যাতে Public  
Sector-এ না যায় আমরা না কি তার জন্য বড়বড়  
করছি। আরো অনেক কথা—আমরা নাকি anti-  
national—বিদেশী ধনকুবেরদের agent.

সুরেশ্বর—[অহুতেজিত] সম্পাদককে আমার সঙ্গে দেখা  
করতে বল। আর শৈলেন,—তুমি ওদিকের সন্ধান  
নাও। সুখময়, তুমি সদানন্দের সঙ্গে আজই দেখা  
করবে।

(সুখময়ের প্রহান)

(আবার সম—সুখময় ঘর থেকে বেরিতেই লৈন

রিপোর্টারের সঙ্গে দেখা)

রিপোর্টার—একেবারে জরুরী তলব। ব্যাপার কি হে  
সুখময় ?

সুখময়—ব্যক্তিস্বাতন্ত্র্য লীগের একটা জরুরী সভা হয়ে  
গেল। তার একটা জরুরী রিপোর্ট দিতে হবে।

রিপোর্টার—কোন কোন রক্ত আজ বিক্রমাদিত্যের সভা অলঙ্কৃত করলেন হে? সেই কালিদাস, ভবভূতির দল, না, নতুন কেউ আমদানী হয়েছেন?

সুখময়—একেবারে খাশ এডিনবরার আমদানী। ডক্টর হীরক দে।

রিপোর্টার—বল কি হে। এই আমদানী নিয়ন্ত্রণের দিনে?

সুখময়—তুমি জানো না যে মূলধন আর কারিগর,

capital & personnel আমদানীর কোন বাধা নেই।

রিপোর্টার—[হেসে] ঠিক বলেছ। হ্যাঁ, তা ঘাটা হল ত সেই পুরোন কাসুন্দি। [বক্তৃতার ভঙ্গিতে] ধর্মঘট পিতৃবিদ্বেষ, অতএব অগ্রায়। কয়লার খাদে যে দুর্ঘটনা ঘটছে সেটা মালিকদের দোষ থেকে নয়, ঘটছে শ্রমিকদের মৃত্যু ইচ্ছাজাত দুর্ঘটনা বিলাস থেকে। আমাদের মুনাফার প্রবন্ধি যেমন জন্মগত, ওদের মুনাফার শিকার হওয়ার প্রবন্ধিত তেমনি জন্মগত। বিধাতার, sorry, ক্রয়েডের অমোদ বিধান। এই তো? —শিল্পের জাতীয়করণ অগ্রায়...

সুখময়—না, না, ঠাট্টা নয়। ব্যবসা বাণিজ্য যদি সব রাষ্ট্রের হাতে চলে যায় তবে ব্যক্তিগত initiative নষ্ট হয়ে যাবে নাকি? ব্যক্তিস্ত ফুটে উঠবে কি করে? মানুষ হবে ক্রমশঃ automaton, তাই আমরা, মানে ব্যক্তি স্বাতন্ত্র্য লীগ, মানুষের বৃহস্পতি কল্যাণের দিক থেকে জাতীয়করণের বিরুদ্ধে।

রিপোর্টার—তোমরা বড়দরের কিছু দাঁও মারবার তালে আছো, তাহলে? তোমাদের এই হরিয়র লুটের আসরে বাইরে থেকে কোন নিতাই গৌর আমদানি করতে চাও মনে হচ্ছে?

সুখময়—তুমি unparliamentary ভাষা ব্যবহার করছো। ক্রুশেডের জন্য চাই Holy-alliance—মানো ত এ কথা?

রিপোর্টার—যেমন ইরানে তুর্কীতে হয়েছে। কিন্তু শেষ সাম্রাজ্যে পারবে তো? বণিকের মানদণ্ড আবার বাজদণ্ড হয়ে উঠবে না তো?

সুখময়—প্রফেসর সান্তালের মতে তোমার এটা neurotic ভব। তোমার সাইকো এ্যানালিসিস দরকার।

রিপোর্টার—(হেসে) শুধু বলছি, কাগজে ত লিখছি না। সাহিত্যিক, কবি এঁদের কাউকে ডাকনি?

সুখময়—এঁদের ডাকতে হয় না—এমনিই আমেন। কবি প্রফেসর পারিজাত বস্তু এসেছিলেন। নোট নাও।

রিপোর্টার—নোট নিতে হবে না। এমনিই বলতে পারি, কি বললেন! “অবচেতনার চুল্লিতে, অবদমনের ভাপে, কামনা বাসনার ভাপে, চোলায়িত হয় আসল কাব্য মদিবা। অসীম তার শক্তি—তবে এক আধ ফোটাতেই একটা খণ্ড প্রলয়.....”

সুখময়—চুপ চুপ, প্রফেসর সান্তাল—

(সকলের বিলিয়াড় কর থেকে পুরুৎ প্রবেশ—  
প্রফেসর সান্তাল কথা বলতে বলতে)

শিবশংকর—মোল্দ কথা মানবপ্রকৃতি অপরিবর্তনীয়।  
বেশীর ভাগই তার অজ্ঞেয়। অদ্য কামনা বাসনার লীলাভূমি এই মন। সেখানে কুণ্ডলী পাকিয়ে আছে বিষভরা সরীসৃপের দল! ডাইনোসরসরা মরেনি, মরবেও না।

শিবশংকর—স্বপ্নের ইগোর অর্থাৎ সভ্যতার চাবুক লাগালে—তারা সোজাহজি না এসে বড়জোর বাঁকা পথ নেবে। হবে neurosis। সেই ওথেলো, সেই ইয়াগো, সেই সাইলক্ চিরকাল বেঁচে থাকবে।

রিপোর্টার—[এগিয়ে এসে] স্ন্যার, ধৃষ্টা মাপ করবেন।  
শিক্ষা-দীক্ষা, সভ্যতা, সংস্কৃতি, এ সবের কি কোন দাম নেই?

শিবশংকর—[একটি নিরীক্ষণ করে] ভাঙ্গা দেওয়ালের চুন-কামের দাম ষতটুকু ততটুকু। নড়বড়ে দেওয়াল তাতে শক্ত হবে না। কাকের বাসায় পালিত হয়েও কোকিল কোকিলই থাকে। এক পরিবেশে রাখলেই আরঙ্গুলা টিয়াপাথী বনে যাবে না। জন্ম থেকেই, এই হীরককে জিজেস করো, জিনিয়াসদের মগজে

থাকে theta wave, আর dullard-দের মগজে  
থাকে delta wave.

[ সকলে হেসে উঠলেন, একে একে সবাই যথারীতি সম্ভাসণের  
পর বিদায় নিলেন। স্তার স্বর্ণনারায়ণ, রিচার্ডসন বিলিয়ার্ড  
রমের দিকে চুকলেন। ]

( শিবশংকর ঘরে চুকলেন চাদর আনতে )

ঘর

স্বরেশ্বর—আপনার মেয়েটি তাহলে University-তে  
ভর্তি না হয়ে ছাড়ল না ?

শিবশংকর—হ'ল বটে, কিন্তু চিরত্রিগঠনের জন্য সর্বাঙ্গীন  
শিক্ষা আমার কাছ থেকে পাবার পর। মেয়েদের কাজ  
বাইরে নয়, ঘরে। সে জন্য আমি তাকে ভালভাবেই  
তৈরী করেছি। ভবস্যে বাটুড়লে ছেলেদের সম্ভা  
'ইজমের' বুলিতে সে ভুলবে না। আপনি নিশ্চই  
জানবেন।

( একটু গর্বভরে হাসলেন )

[ সব্যসাচী শিকদারের প্রবেশ। বয়স পঞ্চাশের ওপর, বেঁটে,  
মোটা কালো। মাথায় বিরাট টাক। কথায় পাবনা জেলার  
ঠান। প্রীতি নেতৃ, লোকসভার সদস্য। ]

স্বরেশ্বর—সব্যসাচী বাবু যে ! আস্তন, আস্তন, দিল্লী থেকে  
এলেন কবে ? নমস্কার।

সব্যসাচী—[ রামাল দিয়ে ঘন ঘন টাক আর ঘাড় মোছা এর  
মুদ্রাদোষ। ]

নমস্কার। বলেন কেন মশাই, পার্টির একটা জরুরী  
মিটিং ছিল। আবার আজই ফিরছি। নমস্কার  
প্রফেসর, ভালো ত ?

( শিবশংকর প্রতিনিয়ন্ত্রণ করলেন )

স্বরেশ্বর—আচ্ছা, ইন্দোনেশিয়ার লড়াই সম্বন্ধে কি ধারণা  
আপনাদের বলুন তো ? অনেক টাকার Shipment  
যাচ্ছে আমাদের, আর ও হাতে অর্ডার রয়েছে।  
গোলমাল বেড়ে উঠবে না তো ?

সব্যসাচী—আপনারা ত আমাদের থেকে বেশী খবর  
রাখেন—ইন্দোনেশিয়া, কঙ্গোডিয়া, এজ্যালজেরিয়া  
সর্বত্রই এক অবস্থা। তবে যুদ্ধ আর কোন দেশের

মাঝুষ চায় না। অবশ্য ব্যবসায়ীদের কথা  
আলাদা।

( একটু অর্থপূর্ণ ভাবে হাসলেন )

স্বরেশ্বর—না, না। আপনারা আমাদের ভুল বুবেন না।

নিজের দেশে যুদ্ধ চুকুক—এ কেউই চায় না। তবে  
যুদ্ধের প্রস্তুতি, ঠাণ্ডা লড়াই—এগুলো থাকা দরকার।  
রণ্টানী বাড়ে, বিদেশী মুদ্রার অভাব ধানিকটা দূর  
হয়। আর কোরিয়ার মত অন্য কাক্ষের ওপর দিয়ে  
লড়াইটা চলে মন্দ কি ? তা হলে পঞ্চবার্ষিকী  
পরিকল্পনার জন্যে দেশ বিদেশের কাছে হাত পাততে  
হয় না।

সব্যসাচী—ঝকে করুন মশাই ! আর কোরিয়া টোরিয়া  
চাইবেন না। একটা কিছু হলে সব যাবে। কেউ  
বাদ পড়বে না। একে Hydrogen বোমা তার  
ওপর আবার I. C. B. M. সাধারণ মাঝুষ কিছুতেই  
সেটা বরদাস্ত করবে না। মাঝুষ যুদ্ধ চায় না।

শিবশংকর—[ চুরটে একটা জোরালো টান দিয়ে ]

Excuse me politician, মাঝুষ কি চায় না চায়  
সেটা আপনাদের থেকে আমরা কিছুটা বেশী  
জানি। রাজনীতি, অর্থনীতি সম্বন্ধে যা খুসি বলতে  
পারেন। কিন্তু মনস্তক সম্বন্ধে মতামত অমন ছট  
করে দেবেন না। যুদ্ধের প্রয়োজনও আছে।  
আগাছার মত জনসংখ্যা বাড়ছে, সরকারের চৈতন্য  
হচ্ছে না। জন্মনিরুণ্ণকে এখনো 'আইন করে  
Compulsory ঘোষণা করা হচ্ছে না। Sub-normal  
গুলোকে Castrate করে দেওয়া হচ্ছে না। এর ফল  
কতদুর মারাত্মক হতে পারে জানেন ? কয়েক বছর  
পরে দু'পায়ে মাঝুষ না মাড়িয়ে হাঁটা যাবে না। এই  
সমস্যার—যুদ্ধ, রক্তক্ষয়ী যুদ্ধ ছাড়া আর কোন সমাধান  
আছে কি ?

সব্যসাচী—( আশ্চর্য হয়ে ) তার মানে !

শিবশংকর—মানে, মাঝুষ মুখে যা বলে আসলে সেটা তার  
মনের কথা নয়। আপনারা চান আর নাই চান,

মাঝুম যুদ্ধ করবেই। লড়াই মাঝুমের স্বত্ত্বাব ধর্ম। গেল যুদ্ধের আগে ঠিক এই কথাই আইনষ্টাইনকে বলেছিলেন মহামতি ক্রয়েড। Ah! what a prophet he was! বুঝলেন, বাণাধাৰী, শাস্তিবাদীদের অবচেতন মনেও আছে সেই আদিম জিয়াংসা প্রবৃত্তি।

সব্যসাচী—অবচেতনের কথা জানি না মশাই। তবে রাস্তায় বেরিয়ে দেখুন, পুরো চৈতন্য হবে। দলে দলে লোক মিছিল করে চলেছে। কেউ ওরা যুদ্ধ চায় না। এ্যালজেরিয়া দিবস পালন করছে। সামনের সারিতে আপনার মেয়েকেও দেখতে পাবেন।

শিবশংকর—(চুরঁট টান মেরে দূরে ফেলে দিয়ে) আমার মেয়ে, সীমা? অসন্তুষ্ট। কোথায়? একেবারে অসন্তুষ্ট, শ্রেফ বাজে কথা।

(দ্রুত শিবশংকরের প্রহ্লান)

সব্যসাচী—আপনাদের প্রফেসরের খেয়ালই নেই যে দিন বদলাচ্ছে। স্ত্রী-স্বাধীনতার ব্যাপারে ফ্রয়েডিয়ানরা দেখি মহুকেও হার মানায়। একদিন খুব বড় আঘাত পাবেন এ-মেয়ের কাছ থেকে, এ আমি বলে রাখলাম মশায়।

সুরেষ্ঠৰ—ওটা ওঁর ব্যক্তিগত ব্যাপার। তবে যুদ্ধ সম্বন্ধে প্রফেসর যা বললেন খুব মিথ্যে নয়। জীবন ভোরই কি আমরা লড়াই করছি না পরম্পরের সঙ্গে। প্রত্যেকে অপরকে ছাপিয়ে উঠতে চাইছি। প্রতিদ্বন্দ্বিতার লড়াই করছি সবাই। জাতিতে জাতিতে যুদ্ধ হয়ত কিছুদিন থামিয়ে রাখা যায়, কিন্তু ব্যক্তিতে ব্যক্তিতে যুদ্ধ থামাবেন কি দিয়ে?

সব্যসাচী—কেন, যা নিয়ে লড়াই, মানে ঐশ্বর্য, সম্পদ যদি সকলে সমান তাগে পায়, তবে লড়াই হবে কেন? সুরেষ্ঠৰ—অসন্তুষ্ট, কোথাও তা হয়নি, হবেও না। আর এর পরেও থেকে যাবে প্রেমের জন্য লড়াই, ক্ষমতার জন্য লড়াই। ক্ষমতার লড়াইয়ে আমি আপনি সবাই জড়িত নই কি?

সব্যসাচী—ভাবিয়ে তুলেন দেখছি।

সুরেষ্ঠৰ—তবে দেখবেন। পুঁথির বুলি আউড়ে কোন লাভ নেই। আপনাদের সোশ্যালিজেশন শুধু দেশের অর্থনৈতিক বুনিয়াদ দুর্বলই করবে। আসল সমস্যার সমাধান ও-দিক দিয়ে হবে না। সমাজতন্ত্র ত' দুরের কথা, গণতন্ত্রও এ দেশের জন্য নয়, যেখানে শতকরা আশি জন নিরক্ষর।

সব্যসাচী—(চিহ্নিতভাবে) কিন্তু সোশ্যালিজেশনের কথা না বলে এ যুগে কোন পার্টিই যে গড়া যায় না। জনমত নিয়ে আমাদের কারবার বুঝলেন মশায়। (হৃপাণ্টে) তবে হ্যাঁ, পঞ্চবার্ষীকী পরিকল্পনা আৰ সৱকারের বৈদেশিক নীতিকে আমি কি রকম আক্রমণ করেছি দেখেছেন ত? পড়েছেন বাজেট সেমনে আমার বক্তৃতাটা? দেশের চাই খান্ত আৰ এঁৰা দিচ্ছেন লোহা। চীন আৰ কুশ হয়েছেন এঁদেৱ মন্ত্রণুঝু, যত সব। তবে সমাজতন্ত্রের বিৱৰণে কিছু সৱামৰি বলতে গেলে আমৱাও যাবো, পার্টি ও যাবে। প্রফেসর সান্তালের মত অবচেতনের দোহাই ত দিতে পাৰ্দো না।

সুরেষ্ঠৰ—(মুকুটিবিহীন হাসলেন) আহা সৱামৰি বলবেনই বা কেন? তবে আৰ কিসেৱ পলিটিসিয়ান? তবে হ্যাঁ, Public sector-কে কিন্তু আৰ একটু আক্রমণ কৰতে পাৰেন। অবশ্য আপনার বিবেক যদি সাময় দেয়।

সব্যসাচী—(উত্তেজিত) এ শৰ্মা মশায় কাকুৰ চোখ রাঙানিকে ডৱায় না। আৰ কাকুৰ কাছে দু'পয়সা প্রত্যাশাও কৰে না। জনসাধাৰণের পার্টি আমাদেৱ। তাদেৱ মঙ্গলেৱ জন্য যা ভাল বুৰব তাই বলবো। (হৃপাণ্টে) Public sector-এৱ আৰ দু'একটা কেলেক্টাৰী বেৱৰতে দিন না মশায়—দেখবেন কি কৰি। আমি তা হলে চঞ্চল আজ। আজই দিনৰী ফিৰতে হবে।

সুরেষ্ঠৰ—দাঁড়ান। আপনার চীদার চেকটা তৈরী হয়ে আছে।

(বিলিয়ার্ড কম থেকে লনে আসলেন স্বৰ্ণনারায়ণ ও রিচার্ডসন)

[ লন ]

রিচার্ডসন—If you can't persuade your Govt. to give up the goal they have chosen—I mean socialisation, you don't get any aid in building the country.

স্বৰ্ণনারায়ণ—আমরা কি চেষ্টা কম কর্ছি? ভারতীয় মাটিতে socialism-এর আবাদ চলবে না। এর ঐতিহাস আলাদা।

রিচার্ডসন—The sanctity of private property must be preserved by all means.

স্বৰ্ণনারায়ণ—গণতন্ত্র মানেই ত' ব্যক্তি স্বাধীনতা ও ব্যক্তি সম্পত্তি রক্ষার ব্যবস্থা।

রিচার্ডসন—Now let us make a move.

(ঘরের মধ্যে স্বরেখর ও সব্যসাচী)

ঘর

সব্যসাচী—ভাল কথা মনে হয়েছে মশায়। আরে আপনাদের প্রচার সচিব—কি নামটা যেন ছোকরার? তিদিবেশ না—কি?

স্বরেখর—নিখিলেশ!

সব্যসাচী—হ্যাঁ—হ্যাঁ—মেই ছোকরা, আরে মশাই—একেবারে সাংঘাতিক চীজ একথানা। আপনার বিরুদ্ধে কি সব নাকি ফাঁস করে দেবে। হাতে নাকি document আছে। আমার সঙ্গে আর কয়েক জন M.P-র সঙ্গে এর মধ্যে সাক্ষাৎও করেছে। ব্যাপার কি বলুন তো?

স্বরেখর—ব্যাপার আর কি? ল্যাক মেল করে ছ'পঞ্চমা রোজগার করতে চায়।

সব্যসাচী—ডেকে এনে অত বড় একটা পোস্ট দিলেন—

স্বরেখর—বিষ্ণুসাগর মশাইত' অনেক আগেই বলে গেছেন। উপকার করেছিলুম বলেই ত কিছু প্রত্যপকার করতে চাইছে। তবে ছেলে মাঝুষ—কতকগুলো আজে বাজে draft হাতে পেয়ে ভেবেছে বুঝি আমাকেও

হাতের মধ্যে পেয়ে গেছে। বড় নিরাশ হতে হবে বেচারাকে।

(স্বরেখর এসে চেক স্বরেখরের হাতে দিয়ে গেল। স্বরেখর সব্যসাচীকে দিলেন। সব্যসাচী এদিক ওদিক তাকিয়ে চশমা পরে চেকটা দেখে নিলেন।)

স্বরেখর—ঠিক আছে তো?

সব্যসাচী—(অপ্রতিভাবে) দেখলাম আবার ভুলে cross করছে কিনা। আচ্ছা স্বরেশবাবু। এসবের খবর নিখিলেশ কিছু জানে না তো?

স্বরেখর—নিখিলেশ? আরে না, এ আমার Personal account-এর ব্যাপার। এ সম্বন্ধে কেউ কিছু জানেনা।

সব্যসাচী—সেতো নিশ্চয়ই। আমি কি বুঝি না? আচ্ছা চলি তা হ'লে মশায়, নমস্কার। আপনার public sector-এর কথা মনে থাকবে। (যেতে যেতে কিরে এসে) আর সোসাইলিজম নিয়ে চিন্তা কর্বেন না। ও এখনও একশ বছরের ধাক্কা।

স্বরেখর—মিজের জ্যু ত চিন্তা নয়। চিন্তা আপনাদের মত পাঁচজনের জ্যু। জনসাধারণকে ক্ষমতার লোভ দেখাবেন না। বক্তৃর স্বাদ একবার পেলে নরখাদক বাধের চেয়েও হিংস্র হয়ে উঠবে ওরা।

সব্যসাচী—(হাসতে হাসতে) না না সে তয় নেই। আমাদের এটা বুক্রচেতনার দেশ। অহিংস বিশ্বের জায়গা বুঝলেন তো? তা' ছাড়া বর্ণাশ্রমের পবিত্র পতাকা এখনও দেশে গাঁয়ে পতিপত করে উড়ছে।

[সব্যসাচীর প্রস্থান। স্বরেখর কান পেতে শুনছেন। বাইরে একটা অস্পষ্ট কোলাতল ক্রমশঃ বেড়ে উঠছে। মাঝে মাঝে ধৰ্ম শোনা যাচ্ছে “সাম্রাজ্যবাদ এশিয়া ছাড়”। ছাত্রছাত্রী ও মেহনতি মানুষের একটা মিছিল সামনের রাস্তা দিয়ে যাচ্ছে। তাদের হাতে ঝোঁক, ফেনুল, ব্যানার, কঠে সাম্রাজ্যবাদ বিরোধী গ্রোগান। আবহ সংস্কীতে ‘মার্ট-সঙ্গ’-এর হুর। ‘সাম্রাজ্যবাদ আক্রিক’ ছাড়। —এশিয়া ছাড়’—শোগানগুলো ক্রমশঃ প্রস্ত হয়ে উঠছে। চাপা গলায় ‘ধৰ্ম উঠছে—“ডাউন ডাউন উইথ, মনপেলি ক্যাপিটাল” একছত পুজিবাদ বরবাদ—বরবাদ” ]

[শৈলেন সমাদারের প্রবেশ]

শৈলেন—স্বার ।

স্বরেখর—[রাস্তার দিকে তাকিয়ে] এঁঁ।

শৈলেন—স্বার, Insurance company-র minute bookটা কি এই ফাইলে ছিল ?

স্বরেখর—[চমকে ফিরে তাকালেন] না, সেগুলো ত নষ্ট করে ফেলার কথা ।

শৈলেন—মনে হচ্ছে নষ্ট করা হয় নি ।

স্বরেখর—কী করে বুবলে ?

শৈলেন—সম্পাদকের কথার আভাসে মনে হল ওদিকে কিছু কিছু খবর, বাতাসে উড়ছে ।

স্বরেখর—আরও কিছু চায় এই ত ?

শৈলেন—নিজের জন্য নয়—উঁচুদের অংশীদারের জন্য ।  
সরকারী মহলে ওর খুব যাতায়াত ।

স্বরেখর—[আবার সামনের দিকে তাকিয়ে] এই দিকে দেখ শৈলেন ! তোমার উঁচু মহলকে তয় পাই না—তয় পাই এই মহলকে (জনতার মিছিলের দিকে আঙ্গুল দেখালেন) তুমি যাও, তকে আজই আমার কাছে নিয়ে আসবে রাতে (শৈলেনের ঘাড়নেড়ে প্রস্থান) আরে হ্যাঁ—সদানন্দ ! মনে আছে ত ! প্রথমে অডিটর—তারপর পুরুলিয়া ।

(রিচার্ডন ও স্বর্ণনারায়ণের প্রবেশ)

স্বর্ণনারায়ণ—উঁ, এত বড় Procession আমি জীবনে কখনও দেখিনি । সারা এশিয়া আফ্রিকার সব রং-এর লোক একসঙ্গে মিশেছে । অন্ততঃ এক ঘণ্টার মত রাস্তা বৃক্ষ । পুলিস কি করে যে permission দেয় বুঝি না ।

রিচার্ডন—I am stranded, My chauffeur has also joined the procession with the key of the car, (এই সময় মিছিলের একটা অংশ রাস্তায় দেখা গেল । খোগান আরও স্পষ্ট) ।

রিচার্ডন—But what the devil do they want ?

স্বরেখর—(অস্থমন্ডভাবে অস্ত বিকে তাকিয়ে) —সাম্রাজ্য-বাদের নিপাত চাইছে ।

স্বর্ণনারায়ণ—সাম্রাজ্য কোথায় যে নিপাত যাবে ?

রিচার্ডন—We are liquidating the empire voluntarily.

(স্বরেখর এক দৃষ্টিতে মিছিলের দিকে তাকিয়ে ছিলেন ।

আরও একটু এগিয়ে এলেন । রিচার্ডনের দিকে তাকালেন ।)

স্বরেখর—(ধীরে ধীরে) আপাততঃ nation গড়তে চায় ।  
বোধ হয় পরে চাইবে nationalisation ; socialisation, কিন্তু পাবে না !!!

রিচার্ডন—Of course if you accept our terms !

(মিছিলটা ক্রমশঃ থেমে পড়ল । হল্লদন্ত ভাবে শিবশংকর প্রবেশ করে স্বরেখবাবুকে একপাশে নিয়ে গেলেন )

শিবশংকর—সর্বনাশ হয়েছে স্বরেখবাবু, পুলিস মিছিল আটকেছে, এমব্যাসীতে যেতে দেবে না ।

স্বরেখর—এতে আর চিন্তা করবার কি আছে । ছেলেগুলো ধনি দিতে দিতে হাঁফিয়ে উঠবে । তারপর যে শার বাড়ি ফিরে যাবে, গোলমাল কিছু হবে না ।

শিবশংকর—(উৎকৃষ্ট কঠে) সেকথা নয়, সীমা সত্যিই রয়েছে এ মিছিলে । সদানন্দের পাশে—একবারে সামনের সারিতে । লজ্জায় যে আমি আর মুখ দেখাতে পারবো না ।

স্বরেখর—অত উভেজিত হলে চলবে কেন ? হজুগে ত-বয়সে সবাই মাতে, আমরাও মেতেছি ।

শিবশংকর—আপনি বুবাতে পারছেন না ব্যাপারটা, আমার মেয়ে আমার আদর্শে অবিশ্বাসী হলে অন্তে আমার মানবে কেন ? বাউগুলে ছোকরাদের সঙ্গে কাঁধে কাঁধ মিলিয়ে রাস্তায় বেরোন অভ্যাস হলে, ওকি আর ঘরে ফিরবে বলে মনে করছেন ?

(এমনি সময় মিছিলের মধ্যে সদানন্দ ও সীমাকে দেখা গেল )

ওই যে সীমা, এই দেখন ! (আরও বেশী উৎকৃষ্ট, স্বরেখবাবুর হাত চেপে ধরে )

কি করি বলুন ছেলেমেয়েগুলো সবাই যে আমাকে চেনে ? (এই সময় দেখা গেল সীমা ও নিখিলেশ একটা

বেস্টুন উচু করে ধৰল। ঝোগনগুলো (সামাজ্যবাদ নিগাত যাক) আৱৰ জোৱালো হয়ে উঠলো। শিবশংকৰ গেটেৰ দিকে তাকিয়ে সীমাকে লক্ষ্য কৰে আৱৰও উভেজিত হলেন।

সীমা, সীমা, (ডাকতে ডাকতে গেটেৰ দিকে ছুটলেন।)

স্বৰেশৰ—দাঁড়ান দাঁড়ান, আমি ও দেখছি।

## দ্বিতীয় অংক

### ১ম দৃশ্য

কয়েকদিন পৰেৱ একটি বিকেল। শিবশংকৰেৰ বসৱাৰ ঘৰ।  
মাৰাবি সাইজেৰ ঘৰে রাশিকৃত বই টেবিলে, আলমারীতে ঠাসাঠাসি হয়ে পড়ে আছে। কয়েকখানা চেয়াৰ ইতস্ততঃ ছড়ানো। ভেতৱেৰ দিকেৰ দৱজা খুলে বাইবে যাবাৰ বেশ শিবশংকৰবাৰুৰ মেয়ে সীমা দেৱিয়ে এলো। সীমাৰ বয়স বছৰ বাইশক। Universityৰ ছাত্ৰী। বেশ মিষ্টি চেহাৰা এবং স্বতাৰটা ও ঠাণ্ডা। তাকিয়ে দেখলো। খুব মোংৰা হয়ে রয়েছে। হাতড়িৰ দিকে তাকিয়ে নিজেৰ মনে মনেই বল।]

সীমা—নাৎ, যেমন কৱেই রাখি না কেন, এদেৱ অগোছালো কৱতে পাঁচ মিনিটও লাগে না।

(চেয়াৰগুলো সৱিয়ে এনে ঝুশ্বথলভাবে গুছিয়ে রাখলো। টেবিলেৰ বইগুলো গোচাতে লাগলো। এমনি সময় বাইবে থেকে নিৰ্মলা পিসীৰ প্ৰবেশ। বছৰ ৪০ বয়স। সাজ পোশাকেৰ ঘটা খুব। আধুনিক হৰাৰ উৎকট প্ৰচেষ্টা। ঘন ঘন পান-দোতা খাবাৰ অভ্যোস আছে।)

নিৰ্মলা—এই যে মা। ছ দিন এসে ফিরে গেছি।  
কোথায় থাকিস—কোথায় যাস? কিছুই কেউ বলতে পাৱে না।

সীমা—(ঘড়িৰ দিকে তাকিয়ে) কৰে আবাৰ তুমি এসে ফিরে গেলে? কই বামুনদি তো আমাকে কিছু বলেনি। বাবাও তো কিছু বলেনি।

নিৰ্মলা—ও মা! দাদাৰও যেমন ভুলো মন! আৱ তিনিও তো ভাবী বাড়ি থাকাৰ মানুষ। বউদি যাবাৰ পৱ থেকে এ বাড়িৰ কাৰুৱ আৱ স্থিতিভিতি হ'লো না। (চোখ মুছলেন)

সীমা—তা তুমি এতো কষ্ট কৰে আসতে গেলে কেন,

ফোনে থবৱ দিলেই তো পাৱতে—আমি গিয়ে দেখা কৰতুম।

নিৰ্মলা—ঘেমে একেবাৱে নেয়ে উঠেছি। একটা পাখা দে তো মা। বস্দেধি মা সুস্থিৰ হয়ে, কথা আছে।

সীমা—আজকে নয় পিসীমা, কুচিদিৰ মোটগুলো আজই আন্তে হৈবে। এগজামিন এসে গেল।

নিৰ্মলা—বলিস কি লা! সেই ধাৰধাৰা গোবিন্দপুৰ থেকে এলাম এই ঠিক ছুপ্ৰে—আৱ মেয়ে এখন ছুটছেন টহল দিতে। কি ষে তোদেৱ চং হয়েছে।

সীমা—(নেহাও অনিচ্ছা সংৰে পাথাটা খুলে দিয়ে এসে বসলো।) লক্ষ্মীটি পিসীমা, আজকে একটু মেতে দাও। আৱ কেউ ওগুলো নিয়ে গেলে আমি একদম, বুলে তো, জলে পড়ব। পাস কৱা হবে না।

নিৰ্মলা—ৱাখ, ৱাখ,—পাস আৱ ফেল, মেয়েৰ মুখে খালি এই এক কথা। ঘৰ সংসাৰ দেখা নেই। বুড়ো বাপেৰ যত্ন আন্তি নেই—খালি চৱকিবাজি, কেনো ল্যা? পাস কৱে কি চারটে হাত গজাবে? কৱবি তো সেই সবাৰ মতো ঠাকুৰ চাকৱেৰ সঙ্গে বাগড়া আৱ ছেলেমেয়েদেৱ জগে ফুড় তৈৱী।

সীমা—কে বলে, আমি বাবাৰ যত্ন-আন্তি কৱি না? বাড়িৰ কাজ দেখাশোনা কে কৱে শুনি?

নিৰ্মলা—(মুখে একটা পান পূৰে) রাগ কৱিস নে মা! তাই কি আমি বলাম? আমি বলছিলাম কি, তিন-তিনটে পাস তো দিলি। এইবাৰ বিয়ে থা কৱে নিজেৰ

ঘর সংসার গুছিয়ে নে। এই রকম ঘুর ঘুর করে বেড়ালে শান্তি ও পাবি না, আবার ভাল বিয়েও হবে না। ছেলের মায়েরা বি. এ. পাস-করা বৌ আদর করেই ঘরে নেবে। কিন্তু ধাঁচাতক শোনে এম. এ. পড়ছে Universityতে পড়ছে—ব্যাস, সে যতই আধুনিকাই হোক না কেন পেছিয়ে পড়ে। ছেলেমেয়েতে অমন গলাগলি হয়ে পড়াশোনা—ও কেউই বরদান্ত করতে পারে না।

সীমা—সে তো টিকটি—আজ আমি আসি পিসীমা।

নির্মলা—শোনা যেনে, আমিও বসতে আসিনি। আমার সেই ভাস্তুর পো—মণি—মনে নেই। তোকে সেই হাওড়া ময়দানে সার্কাস দেখাতে নিয়ে গিয়েছিল। তার কথা আমি দাদাকে বলেছিলাম। দাদার তো অমত নেই। বলেন—তুমি সীমাকে বলো না।

সীমা—বলা তো হল। এবার আমি যাই এঁ্যঁ?

নির্মলা—অবাক করলি তুই সীমা। কথাটা একটা জবাব দিবি তো?

সীমা—আমার যে এগজামিন পিসীমা।

নির্মলা—তোমার এগজামিন বলে ছেলেরা তো আর হা-পিত্তোশ করে বসে থাকবে না।

সীমা—কি আর করা যাবে পিসীমা? তা হলে বুঝি আইবুড়োই থাকতে হবে।

নির্মলা—হ্যাঁ আইবুড়ো থেকে ধিংসীপনা করে বেড়াও আর কি! আজ মিছিল—কাল মিটিং।

সীমা—কে বলেছে এসব কথা?

নির্মলা—কেন? সত্যি নয় এ কথা?

সীমা—সত্যি, কিন্তু এতে দোষটা কি?

নির্মলা—দোষ কি—তোমরা বাপ-বেটাতে বোঝাবুঝি কর। আমি অত জানি না।

সীমা—বাবা বলেছেন বুঝি?

নির্মলা—কেন বাবা বলবে না, শুনি? তোর বিয়ে দিয়ে সাধ-আঙ্গাদ করতে আমাদের কি প্রাণ চায় না?

সীমা—বিয়ে না হ'লে মেয়েরা বুঝি বাঁচে না?

নির্মলা—শুঁ টুকী মাস্টারনি হয়ে বাঁচে। মাগো, আমাদের আশাকে দেখলে আমার গা ধিন্দ ধিন্দ করে। মেয়ে তো নয় যেন আর্থের ছিবড়ে। বিয়ে না করলে অদৃষ্ট অশেষ দুর্গতি বুঝলি? এই যে বলে মেয়েদের ১২ হাত কাপড়ে কাছা আঁটে না—কথাটা নেহাঁ মিথ্যে নয় রে। লতাকে গাছ বেয়ে উঠ্টেই হবে। (গলায় দুরদ মিশিয়ে) তোর বাবা যে হচ্ছে হয়ে উঠেছে মা। ছেলেগুলোর সঙ্গে মেশা ছেড়ে দে। তার মনে যে নানান রকমের চিন্তা চুকেছে।

সীমা—ও! তোমরা তা হলে আমাকে সন্দেহ কর বলে বেড়ি পরাতে চাইছো?

নির্মলা—[আদর করে সীমাকে কাছে টেনে নিয়ে] আমি তোকে এতটুকু বেলা থেকে মাঝুম করেছি। আমি কি তোকে সন্দেহ করতে পারি? দাদাকে চিনিস তো—ওর কথার দাম দিসনে। তুই বাচা যা—কি কাজে যাচ্ছিলি যা। আমি ওপরে গিয়ে একটু গড়িয়ে নিই। বেলা পড়লে যাবোখন। তোর কোন ভয় নেই। আমি বলে দেবো'খন ও ম'ণেটা লোক স্ববিধের নয়। ওখানে আমি সীমার বিয়ে দেবো না।

সীমা—আমার লক্ষ্মী পিসীমা। . . . (পিসিমাকে জড়িয়ে ধরলো)

নির্মলা—তবে সত্যি কথা বলি শোন। এই মিটিং মিছিল কি আমরা করি নি? —চের করেছি। পিকেটিং করেছি, ইয়া ইয়া বিলিতি কাপড়ের গাঁট আঁটকে শুয়ে পড়েছি। লালমুখো ঘোড়ায় চড়া গোরাদের সামনে ঢাঁড়িয়ে বন্দেমাত্রম বলেছি। করবি বই কি মা—এই তো বয়স। এ বয়সে তো হেসে খেলে বেড়াবিহ, দাদার যেমন—ছেলেমেয়ে এক সঙ্গে দেখলেই সন্দেহ। আমাদেরও কি কম জালিয়েছেন! আরে দাসীগিরি করার জন্য সারাজীবনই পড়ে রয়েছে। চ' মা কোথায় যাচ্ছিলি চ'। আমি আর শোব না। শুয়েছি কি মরেছি। অস্তলের ব্যথাটা চাগিয়ে উঠবে।

(মথে একগাদা পান-দোজা দিলেন)

সীমা ও নির্মালার বাইরের দিকে প্রস্থান। প্রায় সঙ্গে সঙ্গে শিবশংকর ও হীরকের প্রবেশ। শিবশংকর অত্যন্ত উত্তেজিত।

শিবশংকর—স্বতন্ত্র অসভ্য ইতরের দল। এতবড় সাহস হয়েছে ওদের। সভায় ডেকে নিয়ে অপমান। সেদিনকার ছেলে এই সমর—আমাকে বলে কিনা……

ক্ষেত্রে গলায় কথা আটকে গেল

হীরক—সভা সমিতিতে ও-রকম একটু আধটু হয়েই থাকে।

সমর বা সদানন্দবাবু ঠিক আপনাকে অপমান করতে চান নি।

শিবশংকর—অপমান করতে চান নি—বলেই হলো। ক্ষয়েড় অবৈজ্ঞানিক, ক্ষয়েডের নিজৰ্ণান তত্ত্বের কোন প্রামাণিক ভিত্তি নেই—এসব বলে ওরা সম্মানিত করেছে বলতে চাও? সাইকো-মাইথোলজি—বলে কিনা মনস্ত না পুরাতত্ত্ব!

হীরক—ওদের তো দোষ দেওয়া চলে না স্থার। ক্ষয়েড় নিজেই তো ওকথা বলে গেছেন।

শিবশংকর—ক্ষয়েডের নিজে! কোথায়? দেখিয়ে দাও আমাকে। আলমারীর দিকে নির্দেশ করলেন।

হীরক—ক্ষয়েডের আইনস্টাইনকে যে চিঠি লিখেছিলেন—তাতে কি একথা বলেন নি যে পদাৰ্থবিজ্ঞান, মনোবিজ্ঞান, সব বিজ্ঞানই শেষ পর্যন্ত মাইথোলজি—মানে পৌরাণিক তত্ত্বকথা!

শিবশংকর—সে কথা কি অস্বীকার করতে পারো তুমি। বিজ্ঞান আসলে তো মনের কতকগুলো সিদ্ধান্ত। ক্ষয়েডের অন্তর্দৃষ্টি সেই মনের অন্তস্থল তেও করেছে। তিনি হিদিশ দিয়েছেন মনের গোপন আৱ গভীৰতম রহস্য লোকেৱ। ক্ষয়েডে সত্যিকারেৱ Genius। অস্তুত তাঁৰ অন্তর্দৃষ্টি। সেৱা বিজ্ঞান এই ক্ষয়েড়ীয় মনোবিজ্ঞান।

হীরক—কিন্তু sir,—আধুনিক বিজ্ঞান ও-অন্তর্দৃষ্টিকে গ্রাহ করতে চাইছে না। সেই কথাই ত' সদানন্দবাবু বলেন।

শিবশংকর—চুলোয় যাক সদানন্দবাবু বিজ্ঞান। কে

মানছে তার আধুনিক বিজ্ঞানকে? মাঝুষ মহজাত প্রয়ুত্তিৰ দাস—এই সহজ সত্য কথা বলার জন্য ক্ষয়েডে হলেন প্রতিক্রিয়াশীল। জন্মগত পার্থক্য অপরিবর্তনীয়—এ তত্ত্ব হ'ল অভিসন্ধিমূলক? কি অভিসন্ধি পেল ওৱা এৱ মধ্যে?

হীরক—এ যদি বৈজ্ঞানিক সত্য হয় তবে এশিয়া-আফ্রিকার মাঝুষ কোন দিনই আমেরিকা-ইউরোপের মাঝুষের সমান হতে পাৱবে না। আৱ যাবা আজ সমাজেৱ নীচেৱ তলায় আছে, তাৱা চিৰদিনই সেইখানে থাকবে। ওৱা তাই বলছে—ক্ষয়েড়ীয় তত্ত্ব সামাজ্যবাদ আৱ ধনতত্ত্বকে জীইয়ে রাখাৰ মন্ত্ৰ—বিজ্ঞান নয়।

শিবশংকর—ক্ষয়েডেৱ অপৱাধ তিনি সত্য কথাটি ফাঁস কৱে দিয়েছেন। অঙ্গীৱ শত রোতেন—বুৰালে হে! যা সত্য—তা' সত্য। চ্যাংড়াদেৱ চোখ রাঙ্গানীতে সেটা যিথে হয়ে যাবে না। ডারউইনকে হাজাৱ বাব কাঁসী দিলোও মাঝুষেৱ জন্মইতিহাস এমন কিছু গৌৱবজনক হয়ে উঠবে না। না—না—এ আমি বৱদাস্ত কৱব না। হীরক,—তুমি একটু ব'স। আমি আসছি। একটা ফোন কৱতে হবে স্বৰেশ্বৰ-বাবুকে।

প্রস্থান

সীমা—[নেপথ্য] এখন তোৱা যা। ঠিক ছ'টায় গাড়ী নিয়ে আসবি। আমি দিল্লীৱ টিকিট কাটিয়ে রাখবো। সাতখানা তো?

একগাঁদা ফাইল হাতে সীমাৱ প্রবেশ। প্ৰথমে হীৱকেৱ উপস্থিতি চোখে পড়বে না। টেবিলেৱ ড্রয়াৱে কিছু খোঁজবাৱ সময় হীৱককে দেখতে পেয়ে কিছুটা কুষ্টিত হবে।

সীমা—আপনি একলা যে? বাবা কোথায়?

হীৱক—তিনি এইমাত্ৰ ভেতৱে গোলেন। এখুনি আসবেন।

সীমা ফাইলগুলো কতকগুলো কাগজেৱ মধ্যে ঢুকিয়ে দিল।

সীমা—তাই নাকি? আমি ভেবেছিলাম তিনি যিটিং থেকে এখনও ফেৱেন নি। ওহো, ঠিক হয়েছে।...

( একটা কাগজ ফাইল থেকে নিয়ে )... আপনি ত' একজন মস্ত বড় লোক । একটা সই দিন তো ? পুরো ডিগ্রীডিপ্লোমা সমেত ।

হীরক—কি ব্যাপার ? কিমে সই দিতে হবে ?

সীমা—( একটু হেসে ) তব নেই, বিপদে পড়বেন না । জানেন তো আলজিরিয়াতে ওরা ২২ বছরের মেয়ে জামিলাকে ফাঁসী দিতে চাইছে । দেশকে ভালবাসে—এই তার অপরাধ । আমাদের দেশের প্রতিটি মাঝুরের প্রতিবাদ স্বাক্ষর পাঠিয়ে আমরা জামিলার দেশপ্রেমের সমর্থন জানাতে চাই । আরও জানাতে চাই আমরা শাস্তি চাই—যুদ্ধ চাই না ।

হীরক—কিছু মনে করবেন না, আমি এসব ঠিক বুঝি না । এতে কি ফাঁসীর ছক্কুম রদ হবে মনে হয় ?

সীমা—নিশ্চয়ই । আপনি দেখবেন, আমাদের প্রধান মন্ত্রীর অস্তুরোধ এড়াতে ওরা সাহস পাবে না । তাছাড়া এশিয়া-আফ্রিকার কোটা কোটা লোকের প্রতিবাদ—এর গুরুত্বও আজ কম নয় ।

( শিবশংকরের প্রবেশ । এখন কিছুটা শাস্তি )

শিবশংকর—এই যে সীমা । তোমাকে খুঁজছিলাম—কোথায় ছিলে তুমি ?—কি লিখছো তুমি হীরক ?... এ সব কি ? ( কাগজগুলো হাতে নিয়ে )... এঁ্য়, এ দেখছি... । কে ঢোকালে এ সব আমার বাড়ীতে ? ( সীমার দিকে তাকিয়ে )... তুমি ?

সীমা—এর মধ্যে দোষের কি আছে বাবা ? একটা নির্দেশ মেয়ের জীবন রক্ষার চেষ্টা ।

শিবশংকর—( কাগজটার ওপর চোখ রেখে ) যে কোন মাঝুরের জীবন রক্ষার জন্য আবেদনে আমারও সহায়ত্ব আছে । কিন্তু তার সঙ্গে এসব কি ? এই শাস্তির জেহাদ,...সাম্রাজ্যবাদের অস্তিম নিশ্চাস,—এটা কি প্রাণ রক্ষার আবেদন—না যুদ্ধের চরম পত্র ? না—না, এসবে সই করা চলবে না তোমার হীরক । তোমারও নয় সীমা ।

সীমা—আমি যে সই দিয়েছি বাবা ।

শিবশংকর—( ঠাণ্ডা গলায় ) সই দিয়েছো অথচ আমাকে একবার জিজামাও করলে না ? না—না—বাজনীতির দ্বাবাখেলায় তোমার দুঁটি হওয়া চলবে না । স্কুল কলেজের ছেলেমেয়েরা মিছিল মিটিং-এ গিয়ে ঝাঙা ওড়াক—এ আমি একেবারে চাই না । সেদিন তো তোমায় সব বুঝিয়ে বলেছি । সই কেটে দাও । সীমা—আমি তো মিছিলে যাইনি তারপর থেকে । আর এতো একেবারে অন্য জিনিস ।

শিবশংকর—( কঠিনে একটু দরদ দিয়ে ) তুমি ছেলেমাঝুষ, —তাই মনে করছ অন্য জিনিস । এও এ মিছিল-ওয়ালাদের একটা চক্রান্ত । রেফিউজী আৰ স্টুডেন্টদের মাতিয়ে একদল লোক আজকাল করে থাক্কে । প্রাগতিবাদের নামে জিগীর তুলে নিজেদের career গড়ার চেষ্টা, এদের সঙ্গে তোমার মেলামেশা কিছুতেই চলবে না ।

সীমা—সবাই তো সই দিচ্ছে বাবা ।

শিবশংকর—সবাই-এর থেকে আলাদা হতে পারাটাই কঠিন । আর তাই হবে তোমার লক্ষ্য । এখন যাও—বায়ুনদিকে বলতো, আমাদের জন্য দু'কাপ কপি পাঠাতে ।

( স্কুল মনে কাগজখানি হাতে সীমার প্রস্তান )

শিবশংকর—হীরক, তুমি অনেক দিন বাইরে ছিলে । এখানকার হালচাল সব জানো না । স্কুল-কলেজগুলো সব হয়ে উঠেছে পলিটিক্যাল জুয়াড়ীদের আড়াখানা । মেরেটা দলে মিশতে শুরু করেছে । এখন একটু কড়া শাসন দরকার । অবশ্য ওর ভিত্তা শক্ত আছে । কাজেই সামান্য টুকটাক আঘাত দিলেই ঠিক হয়ে যাবে । পরিবেশের প্রভাব তো আর জন্মদত্ত সংস্কারকে ছাপিয়ে যেতে পারে না । ( মুরব্বিয়ানার হাসি হাসলেন ) ...আর দাওয়াইও ঠিক করে রেখেছি । ( ব্রজেশ্বরের প্রবেশ ) এই যে ব্রজেশ্বর এসেছো !

( ব্রজেশ্বর বাগটার পরমে চকচকে প্যাট কোট, গলায় আমেরিকান টাই.....বয়স ৩২-৩৩, একটু বাতিকগ্রস্ত । পেশা ঘটকালী । উনি বলেন, Research in Genetics )

শিবশংকর—আছো কেমন ?

বঙ্গেশ্বর—ভালো আৱ থাকতে দিছে কোথায় ? একটা নতুন original scheme invent কৰেছি। মানে compatibility co-efficient বেৱ কৰা। অথচ schemeটাকে কাজে লাগাতে পাৰছি না।

শিবশংকর—ব্যাপারটা কি ? compatibility co-efficientটা আবাৰ কি জিনিস ? তুমি কি প্ৰজাপতিৰ নিৰ্বক—মানে ঘটকালীৰ অফিস তুলে দিয়েছো ?  
বঙ্গেশ্বর—তুলে দিয়েছি—বলেন কি ? আৱও জাঁকিয়ে চালাব বলেই তো schemeটা কৰেছি। compatibility co-efficient বেৱ কৰা মানে, বাংলায় যাকে বলে রাজ্যোটক নিৰ্ধাৰণ। আৱ ঠিকুজী কুষ্টিতে চলবে না। স্পৃষ্টনিকেৰ ঘুগে গ্ৰহ-উপগ্ৰহেৰ ওপৰ মাঝুমেৰ আস্থা চলে গেছে। আধুনিক বৈজ্ঞানিক পদ্ধতিতে compatibility co-efficient বেৱ কৰতে হবে। তবেই আমাদেৱ প্ৰজনন সমিতি জাঁকিয়ে উঠবে। —এই নামটাই বেশ আধুনিক, না স্থার ?  
প্ৰজাপতি নিৰ্বক বড় মেকেলো।

শিবশংকর—স্থীটা তোমাৰ কি ?

বঙ্গেশ্বর—প্ৰাঞ্জলভাৱেই বুবিয়ে দিতে পাৰতাম। কিন্তু ব্যাপার কি জানেন ? এখনও পেটেট মেওয়া হয়নি।  
কাজেই Secrecy maintain কৰতে হচ্ছে।..... (হীৱকেৰ দিকে অৰ্থপূৰ্বভাৱে তাকিয়ে)..... একটা আভাস দিছি, আপনি পশ্চিত লোক, কিছুটা বুবিবেন।  
পাত্ৰ পাত্ৰীদেৱ উৰ্ব'তন সাতপুৰুষেৰ ইতিহাস নিয়ে  
তাৰ থেকে Dominant and Recessive qualities অৰ্থাৎ বৰ্ধমান আৱ ক্ষীয়মান গুণগুলো বেৱ  
কৰে ফেলতে হবে factor analysis কৰে। 'জিন'-  
এৱ composition-এৱ একটা মোটামুটি আভাস  
তাৰ থেকে পাওয়া যাবে। তাৱপৰ যথাৱীতি  
Indexing-punching কৰে কাৰ্ডগুলো যন্ত্ৰে ফেলে দিন,  
আপনা থেকেই Compatibility Co-efficient এৱ  
হণিশ বেৰিয়ে আসবে। ধৰন, যন্ত্ৰে একদিকে feed

কৱলেন পাত্ৰদেৱ কাৰ্ড—যেমন, রাম, নল, সত্যবান,  
ভীমসেন, আৱ একদিকে feed কৱলেন পাত্ৰীদেৱ  
কাৰ্ড যথা—সীতা, দময়ন্তী, সাৰিতী, হিতিশ ! মেশিন  
চালিয়ে দিন। Electro-magnetic induction-এৱ  
দোলতে আপনি এখন পাবেন জোড়া জোড়া কাৰ্ড,—  
ৰাম-সীতা, নল-দময়ন্তী, ভীম-হিতিশ—এক হয়ে  
গেছে। —এদেৱ Co-efficient 100%, মানে, এৱা  
ৱাজ্যোটক। দিন না স্থার একবাৰ Prof.  
মহলানুবীশকে বলে আমাৰ এই স্থীমটাৰ একটা গতি  
কৰে।

শিবশংকর—আঃ, কি বিপদ ! তুমি আমাকে ফোনে বলে  
—হাতে ভালো পাত্ৰ আছে—আমাৰ মেয়েৰ উপযুক্ত !  
এখন এসে তোমাৰ স্থীম নিয়ে পড়েছ। চুলোৱ ষাক  
তোমাৰ স্থীম—গাত্ৰ থাকে তো বল, না হলে ষাক  
বাজে কথা শোনবাৰ আমাৰ সময় নেই।

বঙ্গেশ্বর—আপনি রেগে গেলেন, স্থার। একটা বৈজ্ঞানিক  
আলোচনা শোনবাৰ ধৈৰ্য্যও আপনাদেৱ নেই।  
জুলিয়ান হাকসলীকে তিনি তিনখানা চিঠি দিলাম আমাৰ  
association-এৱ Chairman হবাৰ জন্ম অহুৱোধ  
কৰে। তিনি ত তাৰ উত্তৱই দিলেন না। চলি তা  
হলে। (প্ৰস্থানোৰ্তত)

শিবশংকর—শোন, কোন এক উমাপতি লাহিড়ীৰ ছেলেৰ  
কথা বলছিলো—ডাক্তাৰী পাস কৰেছে, কি হল।

বঙ্গেশ্বর—দেখেছেন ! যে জন্মে আসা, তাই তুলে গেছি।  
আৱ দেৱী নঘ, Sir ! আপনাৰ মেয়ে আৱ কালো  
লাহিড়ীৰ ছেলে—ও আমি punching indexing  
না কৰেই বলে দিতে পাৰি Cent Percent Com-  
patible—একেবাৰে ৱাজ্যোটক ছেড়ে সন্তোষযোটক।

শিবশংকর—কালো লাহিড়ী আৱাৰ কে ?

বঙ্গেশ্বর—আজে চুঁচড়োৰ বাজাৰে গ্ৰ নামেই ত চালু  
উমাবাৰু।

শিবশংকর—ছেলেটিও কি বাপোৱ রং পেয়েছে ?

বঙ্গেশ্বর—পেয়েছে মানে ! বাপোৱ ওপৰ আৱও ছৰ্পোচ

সরেস। এই ক'মাসে—শুধু ওষুধ কালো করেছে সাড়ে ১ লাখ টাকার।

শিবশংকর—থাম, থাম! কি বলে চলেছ? ওষুধ কালো করা ব্যাপারটা কি। ওষুধ জাল করেছে? তুমি কি জালিয়াতের ছেলের সঙ্গে আমার মেয়ের সম্মত এনেছো?

বজ্জেখর—আজ্ঞে না। উমাপতিবাবু জালজুয়াচুরীর মধ্যে নেই। তিনি দার্শনিক। গভীর তত্ত্ব আর অকাট্য যুক্তি তাঁর কথায়। তিনি বলেন, পেনিসিলিন বলে ময়দার গুঁড়ো বেচে মাঝুষ মারা পাপ। মন্দির ধর্মশালায় ক্ষয় হয় না। ওসবে তিনি নেই। আপনার যেমন ফ্রয়েড, তাঁর তেমন ম্যালথাস। *Survival of the fittest!* কখন কোন জিনিস ছুঁপাপ্য হয়ে উঠবে, আগে থেকে তার হাদিশ পেয়ে তিনি বাজারের সমস্ত মাল এমন জায়গায় সরিয়ে ফেলেন, যেখানে স্মর্বের আলোকুর পর্যন্ত থায় না। তারপর অভাবের তাড়নায়—শেমন ১৩৫০-এ হয়েছিল—বাঁচার লড়াই যখন তীব্র হয়ে ওঠে—তিনি তখন শুধু উপযুক্তদের বাঁচবার ব্যবস্থা করে দেন। উপযুক্ত তাঁরা, যারা ১০ টাকার চাল ১০ টাকায় কিনতে পারে।

শিবশংকর—(সহায়ে)। শুনছো হীরক, বজ্জেখের কালোবাবুর কীর্তি?

বজ্জেখর—কেন? তাঁর জীবনদর্শন মত তিনি ঠিকই করেন।

[ চাকরের হাতে ট্রেতে ৩ কাপ কফি নিয়ে সীমার প্রবেশ ]

শিবশংকর—বসো সীমা। তোমারও শোনা দরকার।

বজ্জেখর—তিনি জাল জুয়াচুরীতে নেই। তিনি ত' আপনাকে চেনেন—দস্তর মত অশ্বাও করেন। আপনিও তাঁকে অশ্বাক করবেন না—তাঁর ধারণা। এক মণ চাল *Democratically* ৫ হাজার লোককে সমার্ন ভাগে ভাগ করে দিয়ে সকলকে মারার পক্ষপাতী তিনি নন। বরং চার হাজার ন'শ নবহই জন মরুক—যে দশ

জন উপযুক্ত—তাঁরা বেঁচে থাক। এই তো বৈজ্ঞানিক মানবগ্রন্থি!

শিবশংকর—একে *Aristocracy*ও বলা যায়। বেশ interesting—কি বল হে হীরক? তবে তোমার ঠি কালো লাহিড়ীর ছেলের সঙ্গে আমার মেয়ের বিয়ে দিতে পারব না। বমেনী ঘর চাই। তাছাড়া বেআইনী কারবার করে যে—তার সঙ্গে মেয়ের বিয়ে! সে হয় না! যে কোন দিন ওদের জেল হতে পারে।

বজ্জেখর—এইবাব আপনি অবৈজ্ঞানিকের মত কথা বলেন Sir। আইনও একটি commodity! আর টেজি জিনিসের মত টাকা দিয়ে ত কিনতে হয়?

হীরক—কি বলছেন আপনি—ঠিক বুবলাম না।

বজ্জেখর—চেহারা দেখে মালুম হচ্ছে পোড় খান নি। বুকতে আপনার এখনও দেরী আছে। আইনেরও আর টেজি commodity'র মত উৎপাদন, পরিবেশন—মানে, Manufacture—Distribution আছে। বিধান সভার সভারা আছেন উৎপাদনে, জজ-ম্যাজিস্ট্রেট পুলিস-পেয়াদা আছেন পরিবেশনে আর উকীলরা আছেন খন্দের আকর্ষণে। এর প্রত্যেকটা স্টেজে একে Black করা যায়। আইনজীবীরা সত্যিকারের আইন খেয়েত বেঁচে থাকেন না। বুবলেন কিছু?

(একটু আশ্চর্য হয়ে রইলো হীরক)

শিবশংকর—না, তবু মন স্থির করতে পারছি না। তোমার কথাগুলোর যুক্তি অস্বীকার করা যায় না। তবে অনেক কিছু জানতে হবে। —একেবারে upstart—বংশ গৌরব বলে কিছু আছে কি?

বজ্জেখর—দাঁড়ান! আপনার quadratic equationকে, Simple equation-এ এনে দিছি। ইনিই ত পাত্রী। বলুন মিস সান্নাল—ফ্রেড আর ম্যালথাস—এদের মিলে রাজয়োটক হয় কি না। সোজা উত্তর—হাঁ—কি, না?

সীমা—(অত্যন্ত গভীর ভাবে) ...আপনার প্রশ্নের উত্তর আমার জানা নেই।

শিবশংকর—না সীমা, এতে লজ্জার কিছু নেই। তোমার মতামতটা স্পষ্ট করেই জানিয়ে দাও।

সীমা—কি সমস্কে ?

শিবশংকর—কেন এই বিষয়ের ব্যাপারে ? শুনলে'ত সব। আসছে আষাঢ়ে তোমার বিষয়ে দেব আমি ঠিক করে ফেলেছি। এখন চুঁচড়োর লাহিড়ীদের ছেলেটোর কথা'ত সবই শুনলে—বলো এতে তোমার মত আছে কিনা ?

সীমা—ঠিক যখন করে ফেলেছ তখন আর আমার মতামতের কি দরকার ?

শিবশংকর—তোমাকে ত আর ৮ বছরে গৌরীনাম করছি না। তোমার বয়স হয়েছে, বুদ্ধি হয়েছে। আমার কাছে শিক্ষা পেয়েছ। পাত্র পছন্দের ব্যাপারে তোমার মতামত নিতে হবে বৈকি !

সীমা—আমার মত নেই ( উঠে দাঢ়াল ) ।

শিবশংকর—শুনলে ত বজ্জেশ্বর। এর ওপর ত আর কথা চলে না। তুমি বরঞ্চ অন্ত পাত্রের সন্ধান নিয়ে এসো। ছাইকদিনের মধ্যেই আসবে। এই আষাঢ়েই মনে থাকে যেন।

বজ্জেশ্বর—বেশ, সে আমি একটা ছেড়ে ১০টা সমস্কে হাজির করছি। কিন্তু আমার কথাটা মনে রাখবেন দয়া করে।

শিবশংকর—কি আবার কথা তোমার ?

বজ্জেশ্বর—ঐ যে আমার Compatibility Co-efficient Scheme—রাজযোটক ?

শিবশংকর—আবার বাজে কথা। এখন যাও, আমার কাজ আছে।...

( হতাশতাবে বজ্জেশ্বরের প্রহান )

শিবশংকর—তুমি ভেতরে যাও সীমা। আমি একটু বেরুচ্ছি। এক্ষুনি এসে যাবো। ১ টার আগে রায় বাহাদুর চূলিলাল আসছেন। যদিও জমিদারী চলে যাবার পর এখন অবস্থা পড়স্ত; তবুও বনেদী বংশ। হীরক তুমি একটু অপেক্ষা

কর। সদানন্দের অভিযোগের উত্তরটা লিখতে হবে।

সীমার ভিতরের দিকে ও শিবশংকরের বাইরের দিকে প্রস্থান

প্রায় সঙ্গে সঙ্গেই বাইরে একটা হর্ম বেজে উঠলো। সীমা হাতে ব্যাগ নিতে ভেতর দিক থেকে পা টিপে টিপে স্টেজে প্রবেশ করল। টেবিল থেকে ফাইলগুলো বেছে নিলো এবং বেরুতে যাবার সময় হীরকের দিকে তাকালো।

সীমা—শুনছেন ? ( হীরক বই থেকে মুখ তুললো ) বাবাকে বলবেন, আমি একটা বিশেষ কাজে বাইরে যাচ্ছি। রায় বাহাদুরদের বসিয়ে রাখেন না যেন,—আমার ফিরতে দেরী হবে।

হীরক—যদি জিজ্ঞেস করেন, কোথায় গেছেন ?

সীমা—( একটু ভেবে ) বলবেন, আলজিরিয়ার ভলান্টিয়ারদের সম্রধনা সভায় গেছে। আপাতত থিয়েটার রোড। সেখান থেকে অনেক জায়গায়।

হীরক—আপনার কাগজটা দিলে নামটা সই করে দিতাম। আমাকে একটা Sheet দিয়েও রাখতে পারেন। চেষ্টা করলে ২৫টা সই আমি যোগাড় করতে পারবো।

সীমা—( খুব খুশি হয়ে কাগজ বার করল ) যাক আপনি তা হলে বাবার ধর্মকানিতে ঘাবড়ান নি। এই নিন্ন। আবার একটা হর্ম বাজাতে সীমা হীরকের দিকে তাকিয়ে একটু হেসে বেরিয়ে গেল। প্রায় সঙ্গে সঙ্গে শিবশংকর আর একটা দরজা দিয়ে প্রবেশ করলেন।

শিবশংকর—সীমা, সীমা, আমার মনিব্যাগটা দিয়ে যাও তো, কি ভুলই হচ্ছে আজকাল।

হীরক—তিনি ত নেই।

শিবশংকর—নেই ? গেল কোথায় ? দু' মিনিটও হয়নি তাকে রেখে আমি বাইরে গেছি—এর মধ্যে যাবে কোথায় ?

হীরক—তিনি বাইরে গেলেন এইমাত্র।

শিবশংকর—বাইরে গেলেন ? —কার সঙ্গে ? আমি থাকতে বল্লাম, রায় বাহাদুর আসছেন জানে—গেল কোথায় ?

হীরক—আলজেরিয়ার ব্যাপারে কোথায় যেন গেলেন।

একটা গাড়ী এলো—তারপর...

শিবশংকর—আলজেরিয়া, গাড়ী! সর্বনাশ—নিশ্চয়ই পালিয়েছে। মিটিং করছে, মিছিল করছে, বিয়েতে মত নেই—এইবার সব বুঝতে পেরেছি। ছেলেমেয়েকে একসঙ্গে পড়তে দিলে এ যে হতেই হবে। ড্রাইভার, গাড়ী বার কর। যেমন করে হোক ধরতেই হবে। তুমি পরে এসো হীরক।

দ্রষ্টব্যদে নিষ্কান্ত।  
হীরক দাঁড়িয়ে রইল।

### দ্বিতীয় দৃশ্য

একই দিন অপরাহ্ন। সদানন্দের বাড়ীর বাইরের দিকের Anthropological Society-র অফিস ঘর। আলমারিতে ও র্যাকে কিছু কিছু Specimen রয়েছে। দেওয়ালে কয়েকখানা চার্ট টাঙ্গানো। একটা আরাম চোকিতে হেলান দিয়ে সদানন্দ, তার ছাত্র সমরকে ডিটেশন দিচ্ছেন। এই শাঠ বছরের অধ্যাপকের চোখে মুখে শিশুর সারল্য ও বুকের উৎসাহ। পরশে সাদাসিদে ঘরোয়া পোষাক।

সদানন্দ—লেখো—পরম্পরের মধ্যে ঈক্য ও সংহতি ছাড়া মানুষের পক্ষে একদিনও বাঁচা সম্ভব নয়। জীবন ধারনের আদিম উপকরণ উৎপাদনেও প্রয়োজন ঈক্যের। ঈক্য ও স্বাতন্ত্র্য এ দুয়ের সুসমন্বয়ে সমাজ-জীবন গড়ে উঠে। শুধু ব্যক্তি-স্বাতন্ত্র্যকে বড় করে দেখলে আমরা নিশ্চয়ই ভুল করবো।

(নিখিলেশের প্রবেশ) ২০ বছর বয়স।  
পরশে পারজামা পাঞ্জাবী।

### নিখিলেশ—স্যার!

সদানন্দ—(ড্র়য়ার থেকে একটা কোঁজ বের করে)—হ্যাঁ, তোমার লেখাটা পড়লাম। মোটামুটি তোমার বক্তব্য ঠিকই বলেছ। তবে যুক্তির থেকে আবেগের প্রাবল্যই যেন বেশি হয়েছে। আর এই ব্যক্তিগত আক্রমণ—নানা ওটা আমি ঠিক বরদাস্ত করতে পারি না। যুক্তির অবতারণা করে দেখিয়ে দাও যে ব্যক্তি-স্বাতন্ত্র্যের নামে এরা স্বেরাচার প্রচার করছেন।

ব্যক্তির কাছে তার সহজাত প্রবৃত্তির প্রেরণার চেয়ে সামাজিক মূল্যবোধ যে অনেক দামী, সেটা মনো-বিজ্ঞানের নজীব দিয়ে বুঝিয়ে দাও।

নিখিলেশ—তাতে কী কোন লাভ হবে? এদের আসল উদ্দেশ্য আমি বুঝতে পেরেছি একটা ফাইল আমার হাতে এসে পড়াতে। বিদেশী মূলধনের অংশীদার হয়ে তু'একটা Industryতে একচেটুয়া অধিকার স্থাপন করতে চান এরা। Private Sector-এর অন্তর্কুলে জনমত গঠনে এরা কাজে লাগাচ্ছেন এই ব্যক্তিস্বাতন্ত্র্য লীগকে।

সদানন্দ—(একটু বিস্তি) বলো কী? আমার ধারনাটা তাহলে একেবারে মিথে নয়?

নিখিল—না স্যার, বরং একটু বেশি সত্য। আপনি ঠিকই বলেছেন ব্যবসার মনোপলি রক্ষার প্রয়োজনে এঁরা সব কিছু করতে প্রস্তুত। আমিকে পর্যন্ত হাত করবার জগ্নে এঁরা অজ্ঞ টাকা ঢালছেন।

সদানন্দ—দরকার হলে যাতে রাষ্ট্রিয়ত্ব হাতে করতে পারে।  
কিন্তু এত টাকা আসছে কোথা থেকে?

নিখিল—ওই ফাইলেই তার আভাস রয়েছে স্যার। দেশের অনেক পুঁজিপতি লীগের জগ্নে টাকা তো ঢালছেনই—তা' ছাড়া বাইরে থেকে নানা অবৈধ উপায়ে এঁরা টাকা আমদানী করছেন। এমন কী Ku-Klux-Klan এর পক্ষতিতে এঁরা গুগুদেরও Organise করার চেষ্টায় আছেন। John, Birch Society-র মতো বিদেশী সংস্থার সঙ্গে এঁদের ঘনিষ্ঠ ঘোগাঘোগের প্রমাণ ওই কাগজে পেয়েছি।

সদানন্দ—(বেশ উত্তেজিত বোধ হোল তাকে) তুমি এতোদিন এসব কথা আমায় বলোনি কেন?

নিখিল—এতদিন আমি ঠিক বুঝিনি স্যার। এখন এঁদের কোশল বুঝতে পারছি। ব্যক্তি-স্বাতন্ত্র্য বিপন্ন মানে ব্যক্তিগত মালিকানা বিপন্ন—বুঝতে পেরেই পদত্যাগ পত্র পাঠিয়ে দিয়েছি।

সদানন্দ—এ কোশল অন্ধদেশে অনেকদিন থেকেই চালু। কিন্তু আমাদের দেশে এটা অতিনর বটে। না, না, তুমি যা' বললে এ' বড় ভয়ানক কথা। আমাদের আরও বেশি তৎপর হতে হবে।

নিখিল—কিন্তু আপনার শরীর তো ভালো যাচ্ছেনা—আপনার বিশ্বাম চাই। স্বরেখর কোম্পানিকে শায়েস্তা করার মতো অস্ত্র আমার হাতে এসে গেছে। ও আমরাই পারবো।

সদানন্দ—যতোসব ছেলে মাঝুষী। শরীর আমার ঠিকই আছে। এ লড়াই তো শুধু স্বরেখরের সঙ্গে নয়—একজন ব্যক্তি বা একটা প্রতিষ্ঠানের বিরুদ্ধেও নয়। এ লড়াই প্রতিক্রিয়াশীল ভাবধারার বিরুদ্ধে। আমাকেও নামতে হবে বৈকি। বিশেষ করে এদের গায়ে যখন মনোবিজ্ঞান সমাজবিজ্ঞানের লেবেল দেওয়া হচ্ছে।

নিখিল—স্যার, এই ব্যক্তিস্থাত্ত্ব লীগের জালে ধরা পড়েছেন অনেক সাহিত্যিক, দার্শনিক, বৈজ্ঞানিকের দল। তাদের সকলের মনোবৃত্তি আমি ঠিক বুঝতে পারিন।

সদানন্দ—জানি। মুক্তি করেছে তো ওরা। ওই সব বিখ্যাত পণ্ডিতের দল। বেনিয়াবাদী স্বরেখরকে মাঝুষ হয়তো ভুল বুঝবে না। কিন্তু শিবশংকরের মতো লোককে ভুল বোঝারই সম্ভাবন।

নিখিল—প্রফেসর সাম্যালকে যদি আপনি বুঝিয়ে বলেন সব কথা, তা' হলে বোধহয় কাজ হয়।

সদানন্দ—কিছু কাজ হবে না। বরঞ্চ মনে করবে আমি ওর সৌভাগ্যে দুর্ধান্ত হয়েছি। দেখলে না—সেদিন সেমিনারে তর্কে না পেরে ক্ষেপে বেরিয়ে এলো। খুব বড় দরের আঘাত না পেলে ওর ফ্রয়েডিয়ান অবসেন্স যাবে না। কিন্তু নিখিলেশ, খুব সাবধানে তোমার এগুতে হবে। পলিটিক্স হয়তো আমি ভাল বুঝিনা—তবে ওই ফাইলের জন্য তোমার জীবন পর্যন্ত বিপন্ন হতে পারে মনে রেখো।

নিখিলেশ—সে সমস্কে আমি সজাগ আছি। এখন যাচ্ছি। আফ্রিকার নেতাদের তদারকের ভাব আমার ওপর। আমি ভাবছিলাম এই সব Trustee-দের হাতেই আপনি আপনার যথাসর্বস্ব তুলে দিয়েছেন। এঁরাই তো এখন Anthropological Institute-এর কর্তা।

সদানন্দ—তা' নিয়ে তোমার ভাবতে হবে না। তুম যাও।

(নিখিলেশ নমস্কার জানিয়ে বিদায় নিলো। সদানন্দ Dictation দিতে শুরু করলেন।)

সদানন্দ—হ্যাঁ, লেখো—‘মস্তিষ্ক বিজ্ঞানের এই আবিষ্কার নিঃসংশয়ন্ত্বে প্রমাণ করেছে যে মানব-চৈতন্যের উন্মেষ বস্ত থেকে। মাঝুষের উচ্চ মস্তিষ্ক—মানে cortex বস্তরই এক বিচ্চি-বিগ্নাস। বিশেষ অবস্থায় এই মস্তিষ্কই চৈতন্যের জনক।

(হীরকের প্রবেশ)

এই যে হীরক—এসো।

হীরক—আজকে আমার রিসার্চ স্টীমটা নিয়ে আলোচনার কথা ছিল। হয়তো একটু আগে এসে পড়েছি।

সদানন্দ—আহা তা' হোক। স্টীমটা খুবই interesting—কিন্তু আমার বিবেচনায় ও ধরনের রিসার্চের কোন প্রয়োজন নেই।

হীরক—আমি ঠিক বুঝতে পারলাম না, স্যার।

সদানন্দ—আদিবাসীদের মস্তিষ্কের দৈন্য তোমার electro-encephalogram-এ ধরা পড়বে কিনা জানি না। যদি ধরাই পড়ে—সেটা দিয়ে কী প্রমাণ করতে হবে? যদি ধরাই পড়ে—

হীরক—ঠিক কিছু প্রমাণ করতে হবে, ও-কথা আমি ভাবিনি।

সদানন্দ—আমার মনে হয় থারা তোমার এই রিসার্চের খরচা জোগাচ্ছেন, তাঁরা ঠিক ভেবে রেখেছেন। জেমস-ফ্রয়েডের ‘স্বত্বাবগত দৈন্য’ থওরি—এর দ্বারা প্রমাণ করার চেষ্টা হবে। আদিবাসীদের দৈন্য যদি

কিছু থাকে, তাদের স্বত্বাবের দোষে নয়, প্রকৃতির জন্যে নয়—তোমার আমার অবহেলার জন্যে।

হীরক—যাদের অবহেলা করছি না—মেই সব সভ্য মানুষের মধ্যেও এত ক্রটি-বিচুতি দেখতে পাই কেন?

সদানন্দ—কারণ তোমার সভ্যতার মধ্যেই ক্রটি রয়ে গেছে। আমাদের এই সভ্যতা বঞ্চনার সভ্যতা, রেষারেষী-হানাহানির সভ্যতা।

হীরক—কিন্তু এই স্বত্ব-দৈন্যত্বের প্রচারে ওদের স্বার্থটা কী—আমি ঠিক ধরতে পারছি না স্বার।

সদানন্দ—শোষণকে—অগ্রায়কে বৈধতার রবার স্ট্যাম্প মারা। আমেরিকার একদল লোক আজকাল ক্রজ্যুলেটকেও Un-American বলছে। তাঁর অপরাধ—তিনি ওদের দেশের স্বাই-ক্ষেপার তৈরির কংক্রিট মিক্সচারে নিগো-শোগিতের অংশ কর্মাতে বলেছেন। আফ্রিকার পঞ্চাশলক্ষ সাদা মানুষ কুড়ি কোটি কালো মানুষের অভিগ্রহ করছে। হিটলারের আর্থশোগিত-তত্ত্ব তো তোমার অজানা নয়।

হীরক—কিন্তু আমাদের দেশ তো আমেরিকা-আফ্রিকা নয়।

সদানন্দ—জানো না, আমাদের ধনকুবেরয়া যুরোপ-আমেরিকার সাদা মালিকদের ছোটতরফ হয়ে উঠচ্ছেন। আর আমাদের সনাতন সভ্যতায় শোষণ কিছু কম ছিল তুমি মনে করো নাকি? যজ্ঞের হবি জোটাতে অনার্যদের দোহন করতেই হোত। একদল চিরকাল ছোট থাকবেই—আর প্রভুদের সেবা করবেই—এই নাকি নিয়ম। আগে চলতো ভগবানের দোহাই, আজ দরকার বিজ্ঞানের নজির। তাই তোমাকে নিয়ে স্বর্যনারায়ণ-স্বরেখরদের এত আগ্রহ।

হীরক—ব্যাপারটা বড় জটিল মনে হচ্ছে, স্বার।

সদানন্দ—চোখ কান মেলে চলো—তা' হলে আর জটিল মনে হবে না। স্বরেশবাবুদের আসল উদ্দেশ্য জন-সাধারণকে ভোটাধিকার থেকে বঞ্চিত করা। লিমিটেড ডেমোক্রেসি চালু করা। তাই প্রথম ধাপে তোমার

ওই আদিবাসী—মানে নৌচু তলার লোকদের শিক্ষা গ্রহণেরই ক্ষমতা নেই—এ প্রচারটা বিশেষ দরকার। হীরক—কিন্তু ব্যবসায়ীরা তো প্রথমে চায় লাভ। স্বরেখর-বাবুদের এতে লাভটা কী হচ্ছে?

সদানন্দ—লাভ মানেই ব্যাঙ্ক ব্যালেন্স বাড়া নয়। শোষণ-তত্ত্বে চালু করতে অনেক ধরচাই এঁরা করেন—সেটা ইল capital investment! যাকে বলে মূলধন বিনিয়োগ। নীচের তলার লোকদের চৈতন্য বাড়লে তাদের শোষণ করাই যে মুক্তিল হবে।

হীরক—খানিকটা যেন বুঝতে পারছি। আর একটু ভেবে দেখতে হবে। এখন চলি, স্বার।

[ প্রস্থান ]

সদানন্দ—[ Dictation দিতে লাগলেন ] হাঁ লেখো—যতদিন অজ্ঞ সংখ্যক লোক বেশির ভাগ লোকের ওপর শোষণের জন্য আধিপত্য করবে, ততদিন মানব-চৈতন্যকে অজ্ঞেয়, অগ্রমেয়, অথবা প্রয়েডিয় মতে অচেতন জৈবপ্রেরণা দ্বারা পরিচালিত—এরকম একটা কিছু প্রমাণ করার জন্য তারা লক্ষ লক্ষ টাকা ধরচ করবে। চৈতন্যের থেকে অবচেতনার প্রভাব বেশি—জ্ঞানের থেকে অজ্ঞানতার শক্তি বেশি, শুভ সামাজিক বৃদ্ধির চেয়ে অন্ধ আবেগ বেশি সক্রিয়—এ কথা বলার অর্থ পশু শক্তিকে প্রাধান্য দেওয়া। আর সমাজের শোষণ-পীড়নকে অবশ্যস্তাবী বলে মেনে নেওয়া। ব্যক্তিস্বার্থে অন্ধ না হলে এ ধরনের হীন ও জৰুর প্রচার কেউ করতে পারে না।

[ স্বর্থময় ও কেদার শর্মার প্রবেশ ]

সদানন্দ—এই যে স্বর্থময়, কী ধরব? এঁকে তো চিনলাম না—(সমর কাগজপত্র গুটিয়ে বেরিয়ে দেল)

স্বর্থময়—উনি বিখ্যাত লেখক কেদার শর্মা।

সদানন্দ—বস্তু, বস্তু—কী সৌভাগ্য, সৌভাগ্য! তা' ব্যাপার কী বলুন তো?

কেদার—দেখুন, আমার একটা লেখায় কতকগুলো নৃত্ব আর সমাজতত্ত্বের data দরকার। তাই ভাবছিলাম

আপনি যদি সাহায্য করেন। স্বুধময় আপনার এখানেই আসছিল—তাই ওর সঙ্গ নিলাম।

সদানন্দ—বেশ বেশ! কী তাবে আপনাকে সাহায্য করতে পারি?

কেদার—আগে একটু ভূমিকা দরকার। দেখুন, আমার মনে হয়—জান বুদ্ধি যতই বাড়ছে মাঝুষ ততই বিভাস্ত হচ্ছে। তাবছে, বুঝি যত্র দিয়ে মোক্ষ লাভ হবে। দেশে দেশে চলেছে যন্ত্রশক্তির প্রতিযোগিতা। অমরা—ভারতীয়েরা এই দানবীয় নেশায় মাতবো না। মাঝুমের ব্যক্তিত্বকে পিছ হতে দেব না যন্ত্রদানবের রথের চাকায়। জগৎ বদলালেও ভারতের আঘা বদলাবে না। আমার নায়ক বিশুদ্ধত তাই হাজার ওয়াটের জানের আলো নিভিয়ে স্মরণ নিলো শেষ পর্যন্ত নিরঞ্জ গুহার অঙ্ককারে।

সদানন্দ—পালিয়ে গিয়ে পরিবর্তন আটকাবেন কী করে?

কেদার—পালাছি না। অস্তীকার করছি যন্ত্রকে আর আর এ যুগের যান্ত্রিকজ্ঞানকে। যন্ত্র নয় মন্ত্র।

বুঝলেন—বুদ্ধি নয় বোধি। সুর-রিয়ালিজ্ম—এক্সিম-টেনসিয়ালিজ্মের কাজ নয়। শুধু খাঁটি সাত্ত্বিক

পদ্ধতিতে আঘার শুক্রতা ইঞ্জিন সন্তু। আমার নায়ক

যন্ত্র দুনিয়ার এ সমস্যা মেটাতে চাইছে বাইরের আলো।

নিভিয়ে—তবেই জলবে অন্তরের প্রজ্ঞাদীপ।

সদানন্দ—তা' এর মধ্যে নৃতত্ত্ব সমাজতত্ত্বের ঠাঁই কোথায়?

কেদার—আছে মশাই আছে! আমার এ লেখা ঠিক উপত্যাস নয়। বলতে পারেন মহাকালের ক্যানভাসে

আঁকা এক বর্ণাল্য অবলেহ। আঘার মহাশূল্য

পরিক্রমার মহাকাব্য। বিশুদ্ধত একটা বিসূর্ত গাণিতিক

সঙ্কেত। আইনস্টাইনের স্থানকালে বাঁধা পড়ে না তার অবাধ সংক্ষারণ। আইনস্টাইন মাত্র লাইটের

ভেলোসিটি জানতেন—কিন্তু আঘার ভেলোসিটি কতো—তা জানতেন না বলেই তাঁর আপেক্ষিকতত্ত্ব একান্তই আপেক্ষিক। জড়বাদীদের জড় মাত্র।

সদানন্দ—কিন্তু আমি তো বুঝতে পারছি না আমাকে দিয়ে আপনার কী সাহায্য হবে?

কেদার—আগে ব্যাপারটা শুনুন। আমার এই উপত্যাসের কালের ব্যাপ্তি সেই প্যালিওলিথিক যুগ থেকে আজকের দিন পর্যন্ত। স্থানের ব্যাপ্তি শ্রেণী, কুমেরু, কুটি, মিসর, মহেঝোদরো, হরপ্তা থেকে আজকের মক্কা-নিউইয়র্ক-নিউ দিল্লী পর্যন্ত। নায়ক বিশুদ্ধত কিন্তু অনাদি আর শাশ্বত। স্থান কালের বেড়ি দিয়ে তার আত্মাকে বাঁধা থায় না।

সদানন্দ—এখন আমাকে কী করতে হবে বলুন?

কেদার—আহা, বলছি শুনুন না। আমি দেখাতে চাই যে আমাদের সনাতন আর্যসভ্যতার কাছে সিদ্ধ সভ্যতার পরাজয়ের কারণ আমাদের যন্ত্র ছিল না—আর ওরা যন্ত্র ব্যবহার করতো। ওরা নগর গড়েছিল। ঠিক সেই কারণেই কুটি হার মানলো গ্রামের কাছে। আমি দেখাবো যন্ত্রের চেয়ে মন্ত্রের শক্তি বেশি। বুদ্ধির থেকে বোধির।

সদানন্দ—(একটু অসহিষ্ণু হয়ে) সে আপনি একশে বার দেখান। কিন্তু আমার কাছে ঠিক কী দরকার বুঝতে পারছি না।

কেদার—কুটি সভ্যতার একটা সংক্ষিপ্ত ইতিহাস আর হরপ্তা মুগের যন্ত্রপাতি সম্পর্কে মোটামুটি idea না পেলে আমার নায়ককে মৌর্য্যগে নিয়ে আসতে পারছি না। ফাঁকি দেওয়া আমার স্বত্ত্বাব নয়। জানেন, বেদ-পুরাণ-উপনিষদ ইত্যাদি নিয়েছে volume বই আমাকে পড়তে হয়েছে এর জগতে—নোট নিতে হয়েছে তিনশো পৃষ্ঠা।

সদানন্দ—আমি অত্যন্ত দুঃখিত। আপনাকে আমি সাহায্য করতে পারবুম না। আমার সকানে ও রকম পুঁথিপত্র নেই।

কেদার—হ্যাঁ! আমিও তাই ভাবছিলাম। স্বরেখের বাবুকে বলিনি স্বুধময়—এ সব data এখানে মিলবে না। সাগরপারে যেতে হবে। তোমাদের ব্যক্তি

স্বাতন্ত্র্য লীগকে দরাজ হাতে খরচ করতে হবে। উপন্থানের আঙ্গিকে এ যুগের মহাকাব্য। সামাজিক কথা তো নয়। ছয় খণ্ডে সমাপ্ত—ডবল ক্রাউন, আট পেজী, তিরিশ ফর্মার এক এক খণ্ড। কম কথা তো নয়। অনেক মেহনত অনেক খরচ। আঁচা—চল্লাম। আপনার সাহায্যের জন্য ধন্যবাদ।

[ প্রস্তাব ]

ও পার্টিয়েছেন একটা। দেশের গণ্যমান্য সাহিত্যিক, বৈজ্ঞানিক, দার্শনিক সবাই এতে ঘোগ দিয়েছেন।  
সদানন্দ—এই কেদার শর্মাও বোধহয় তোমাদের লীগের একজন সভ্য?

সুখময়—হ্যাঁ। আরও অনেকে আছেন। কবি পারিজাত বস্তু। বিখ্যাত Economist অবসর প্রাপ্ত I.C.S.Dr. Sinha আছেন। আর সবার উপরে উপদেষ্টা হ'য়েছেন প্রফেসর সাহ্নাল। তাঁকে তো আপনি চেনেন।

সদানন্দ—দেখো সুখময়, তোমাদের ওই লীগ সম্বন্ধে আমার সামনে কোন কথা না তোলাই ভাল।

সুখময়—কেন স্পার?

সদানন্দ—আমি তোমাদের লীগের কাগজপত্র কিছু পড়েছি—আর লেখাও কিছু কিছু দেখেছি।

সুখময়—আপনি কী আপত্তিজনক কিছু পেয়েছেন স্পার?

সদানন্দ—আপত্তিজনক ব'ললে খুব কমই বলা হবে। তোমার কেদার শর্মার কথা তো তার মুখেই শুনলাম। ডক্টর সিন্হার অর্থনীতি ও প্রতিযোগিতামূলক উৎপাদনের—মানে private sector-এর গুণগাম। আর শিবশঙ্করের মনস্তৰ তো সেই তোতাপাখীর বুলি! মাঝুম বদলাবার নয়—সেখানে আমি কী করবো?

সুখময়—স্পার, আপনি আমাদের ভুল বুঝবেন না। আপনাকে দিয়ে সুরেশ্বর বাবু করাতে কিছু চাইছেন না। ভারতীয় কুষ্টি ও সভ্যতার ওপরে মাঝে মাঝে হ'একটা লেখা শুধু আমরা চাই।

সদানন্দ—(হেসে) লিখতে হবে তো ওই কেদার শর্মার মতো যে ভারতরাষ্ট্র যদি চাল-ডাল-হুন-তেলের কথা ভাবে, তবে ভারতীয় কুষ্টির ঘটবে অধোগতি—তার ঐতিহ্যে হবে সমাধি!

সুখময়—না-না স্পার, এ আপনি কী বলছেন? আপনাকে উপদেশ দেবে এ স্পর্ধা কানুম নেই। তবে.....

সদানন্দ—কী ব্যাপার বলোতো সুখময়? ভদ্রলোকের মাথার কোন গোলমাল নেই তো?

সুখময়—আজ্জে না। উনিই তো আমাদের শ্রেষ্ঠ সাহিত্যিক। আন্তর্জাতিক ক্ষেত্রে ভারতের মুখ্যপাত্র।

সদানন্দ—তাই এই মুখ্যবন্ধ আর যত্নভীতি!

সুখময়—অনেকেই তো ভয় পাচ্ছেন। মাঝুম ক্রমশ যন্ত্রের শিকার হ'তে চলেছে। একথা কী ঠিক নয় স্পার?

সদানন্দ—ঠিক উট্টো। মাঝুম সত্ত্বিকারের স্বাধীন হতে চলেছে। যন্ত্রের উন্নতি মানে কম মেহনতে বেশি উৎপাদন। যন্ত্রের উন্নতি মানে প্রকৃতির ওপর মাঝুমের আধিগত্য। যন্ত্রের উন্নতি হ'চ্ছে ভগীরথের শংখধ্বনি—ভাগীরথীকে মর্তে আনবার। ফ্রাঙ্কেন-স্টাইনের ভয় দেখিয়ে যন্ত্রকে নষ্টাং করা যাবলি—যাবেও না। মাঝুমই তো যন্ত্র তৈরি করছে হে—যন্ত্র তো আর মাঝুম তৈরি করছে না। ভয়টা কিসের? যাক, তোমার কী নিজের কোনও দরকার আছে?

সুখময়—আজ্জে হ্যাঁ। আপনি বোধহয় আমাদের ব্যক্তি স্বাতন্ত্র্য লীগের নাম শুনেছেন?

সদানন্দ—[ সম্মতিসূচক ঘাড় নাড়লেন ]

সুখময়—স্বরেখরবাবু আমাকে আপনার কাছে পার্টিয়েছেন ওই লীগ সম্বন্ধে ছুটো কথা বলার জন্যে।

সদানন্দ—(চপ করে রাখলেন)

সুখময়—এই লীগের কর্ম পরিষদে উনি আপনাকে চান। বিশেষ করে বলে দিয়েছেন। অনুরোধ করে চিঠি

সন্দানন্দ—তবে—সুরেশ্বরবাবুদের কাজে লাগ। চাই আমার লেখা এই তো ? না। তোমার অংশ কিছু বলবার থাকে তো বলো।

সুখময়—লেখাগুলোর জন্যে অবশ্যই উপযুক্ত পারিশ্রমিক আপনাকে দেওয়া হবে। আর লীগের প্রস্তাব আছে, যে আপনার অধীনে কাজ করবার জন্যে বছরে আরও দুটো ক'রে ফেলোশিপ ওঁরা দেবেন। অবশ্য এটা ইউনিভার্সিটির অনুমোদন সাপেক্ষ।

সন্দানন্দ—আর ?

সুখময়—আর সুরেশ্বর বাবু জানেন সামাজিক করেক হাজার টাকার জন্য আপনার 'মালতাদীপের সমাজ-বিদ্যাস' সংক্রান্ত গবেষণাটা আটকে আছে। আপনার অহমতি পেলো—

সন্দানন্দ—ওই টাকাটা ওঁরা দিয়ে দিতে পারেন।

সুখময়—আপনি ঠিকই ধরেছেন স্থার।

সন্দানন্দ—আমার উত্তরটাও তুমি ঠিকই আঁচ করেছ নিশ্চয়ই ?

সুখময়—আপনার মুখ থেকেই শোনা দরকার।

সন্দানন্দ—তোমার সবক'টি প্রশ্নে আমার একই উত্তর —না।

সুখময়—অপরাধ নেবেন না—আমি দ্রুত। সুরেশ্বর বাবু কী আশা করতে পারেন যে, আপনি লীগে প্রত্যক্ষভাবে ঘোগ না দিলেও পরোক্ষভাবে যতেওটা পারেন তাঁদের সাহায্য করবেন—অন্তত নিরপেক্ষ থাকবেন।

সন্দানন্দ—তা' হলে সমাজের প্রতি বিশ্বাসমাত্কতা করা হবে

সুখময়—আপনার term তো শেষ হয়ে এলো।

—extension-এ সুরেশ্বরবাবুর হাত অনেকখানি। আর তা' ছাড়া—আপনার Anthropological Institute-এর Audit Report নাকি ভাল নয়—

সন্দানন্দ—[ গভীর গলায় ] সুখময় !—

সুখময়—মাপ করবেন স্থার। আগেই বলেছি—আমি দ্রুত—অবধ্য।

সন্দানন্দ—প্রথমে দেখালে লোভ—তারপর দেখাচ্ছ ভয়। অথচ তুমি আমাকে অনেকদিন ধরেই চেনো। আচ্ছা, এখন যাও।

( সুখময়ের প্রস্থান )

( নিখিলেশের প্রবেশ )

নিখিলেশ—মিটিং খুব successful হবে মনে হচ্ছে। এখন থেকেই লোক জমতে স্কুল করেছে। ঘানা, মিসর, গ্যালজেরিয়া, কঙ্গোডিয়া—সব delegate-রাই পৌঁছে গেছেন।

সন্দানন্দ—বেশ-বেশ—আমাকে তা' হলে তৈরি হতে হয়।

নিখিলেশ—এখনও ঘটাখানেক সময় আছে। প্রফেসর ফর্জেজকে মিউজিয়ামে রেখে এসেছি। উনি সবটা একবার যুরে দেখতে চাইছেন।

সন্দানন্দ—আহা—তা' আমাকে বলতে হয়। তুমি এখানে থাকো। আমি ওঁকে একবার সবটা যুরে দেখাই। বিশেষ করে—মালতা-দীপের সংগ্রহগুলোতে ওঁর খুবই interest হবে আমি জানি। ( সন্দানন্দের প্রবেশ, সীমার প্রস্থান, সঙ্গে কয়েকজন ছাত্রী )

নিখিলেশ—এই তো—এসে গেছেন। আপনার ছাত্রীরা সব তৈরি তো ?

সীমা—তারা সব ঠিক আছে। আমারই তয়ে গলা কাঁপছে। অভ্যেস নেই তো কিছু বলা—

নিখিলেশ—একবার এখানে rehearsal দিয়ে নেবেন নাকি ?

সীমা—আপনার বক্তৃতার রিহার্সাল দিন বরঞ্চ—আমরা শুনি। সত্যি। কী করে না থেমে অমন বলে চলেন বলুন তো ?

নিখিলেশ—ঈশ্বরদত্ত প্রতিভা ! বক্তৃতা দেবার ক্ষমতাটা আমার innate—শুনবেন ? গম্ভীর হন। হাসলে চলবে না।—'আহত সাত্রাজ্যবাদ অস্তিম নিঃখাস ছাড়বার আগের মুহূর্তে হিংস্র অজগরের মতো পেঁচিয়ে ধরতে চায় তার লক্ষ্যভূষ্ট শিকারকে। যন্ত্যু যন্ত্রণায় ক্ষিপ্ত হয়ে মাঝে মাঝে নিজেকেই দংশন করছে। ... বন্ধুগণ !—এ হচ্ছে অজগরের যন্ত্যপাশ।

সীমা—[ হাততালি ] সত্যি—চমৎকার ! একেবারে ex-tempore !

নিখিলেশ—La-Tempore আঙ্গীকা কবিতাটা আপনি বলে নিন না একবার ।

সীমা—এখানে আরও ঘাবড়ে যাব ।

নিখিলেশ—তা' হলেই হয়েছে । ওখানে যে কী হবে বুঝতেই পারছি ।

সীমা—নানা—ভয় নেই ! লোক হাসাবো না ।

নিখিলেশ—মনে হচ্ছে আপনি ভুলেই গেছেন ।

সীমা—কখ খনো না—

নিখিলেশ—অন্ততঃ একটা stanza বলুন তা হলে ।

সীমা—'উদ্ভ্রান্ত সেই আদিম যুগে.....

(সমরের প্রবেশ)

সমর—নিখিলদা, স্তোর কোথায় ?

নিখিলেশ—কী ব্যাপার—তুমি ওরকম হাঁপাছ কেন ?

সমর—পুরুলিয়া থেকে টেলিগ্রাম এসেছে—'Monia missing since last evening.'—চন্দ্রনদা তাৰ কৰেছেন । আমি দেখি স্তোর কোথায় ।

নিখিলেশ—দাঁড়াও । ওঁকে এখন জানিয়ে কাজ নেই ।

উনি ভয়ানক ব্যস্ত হয়ে উঠবেন । তাৰ থেকে তুমি আজ বাতেৰ ট্ৰেনে শস্তু আৱ শিবুকে নিয়ে রওনা হয়ে যাও । এখনি বাড়া গিয়ে বৈতৰি হয়ে নাও । আমি ওদেৱ হজনকে মিটিং থেকে পাঠিয়ে দিচ্ছি । আমি স্টেশনে তোমাৰ সঙ্গে দেখা কৰছি ।

সমর—মাস্টাৱমশাই যে একেবারে ভেঁড়ে পড়বেন—কী হবে নিখিলদা ?

নিখিলেশ—তুমি যে তাৰ আগেই ভেঁড়ে পড়লে । যাও ।  
(সমরের প্রস্থান)

সীমা—মনিয়া কে নিখিলবাবু ?

নিখিলেশ—মাস্টাৱমশাইয়েৰ পালিতা কল্পা ।

সীমা—তা' এখানে না থেকে পুরুলিয়ায় থাকেন কেন ?

নিখিলেশ—সে অনেক কথা । আপনি ছেলে মাঝুৰ, শুনে কাজ নেই ।

সীমা—না, বলতেই হবে—বলুন ।

নিখিলেশ—আৱ আপনি এই missing newsটি broadcast কৰতে থাকুন ।

সীমা—[ গঠীৰ ] গুজৰ ছড়ানো আমাৰ পেশা নয় ।

নিখিলেশ—আপনি মিছিমিছি বাগ কৰছেন । ঠট্টাও বোৰেন না । আসলে মেয়েটিৰ সমস্কে প্ৰফেসৱত বিশেষ কিছু জানেন না । ওই আদিবাসী মেয়েটিকে কয়েক বছৰ আগে উনি কুড়িয়ে পেয়েছিলেন ছোট নাগপুৰেৰ জঙলে—মৱণাপন্ন অবস্থায় । কোলে ছিল সংঘাত এক শিশু—তাৰ বৃঙ্গ কিস্ত কালো নয় । মেয়েটি কোন দিন মুখুষ্টে নিজেৰ কথা কিছু বলেনি—আৱ উনিও কিছু জিজ্ঞাসা কৰেননি । পুৰুলিয়ায় আদিবাসীদেৱ জঙ্গে ওঁৰ একটা Home আছে । সেখানে বেথে ঘেঁষেৱ মতো বঞ্চে উনি ওকে পালন কৰেছেন । অস্থান—ওই জামিলাবই মতো কৰুণ বোধহয় ওৱ ইতিহাস ।—মাক, আপনি দিলীৰ টিকিট-গুলো কৱিয়ে বেথেছেন তো ?

সীমা—[ কোন কথা বললো না । ওৱ চোখমুখ বেদনাৰ ছাইয়াৰ প্রান হৱে এলো । এমনি সময় হস্তস্ত হয়ে শিবশঙ্কৰেৰ প্ৰবেশ ]

শিবশঙ্কৰ—এই যে—ঠিক ধৰেছি । পালাতে পারোনি এখনও ? (নিখিলেশেৰ দিকে তাকিয়ে)—ও । এতক্ষণে বুঝতে পারলাম । তুমি এই প্ৰাগতিবাসীদেৱ থক্কৰে পড়েছ । University-তে ভৰ্তি হবাৰ পেছনে তোমাৰ এই অভিসংজ্ঞি ছিল ।

সীমা—আমি প্ৰফেসৱ ইবন কয়েজেৰ সভায় যাচ্ছি । সেখানে গ্যালজেরিয়া নিয়ে বক্তৃতা হবে ।

শিবশঙ্কৰ—তুমি না আমাৰ মেয়ে ! পাগলামী ছেড়ে দাও সীমা । কোথায় গ্যালজেরিয়া আৱ কোথায় বাংলা দেশ ! সেই অসভ্য কাঙৰীদেৱ জঙ্গে তোমাৰ দৱদ উথলে উঠলো । আৱ বুড়ো বাপ তোমাৰ কেউ নয় ?

সীমা—(নিখিলেশকে) আপনি একটু বাইৱে গিয়ে দাঁড়ান—আমি আসছি ।—(নিখিলেৰ প্ৰস্থান)—বাবা, তুমি কী কাগজে পড়ো নি—কী উৎপীড়ন কৰছে ওৱা ?

জামিলাৰ কথা তো সব কাগজেই বেরিয়েছে। অমনি  
হাজাৰ হাজাৰ কালো মেয়েৰ মৰ্দাদা নিয়ে চলেছে  
থেত দস্তৰ খেলা। সব মেয়েৱই তো এতে অপমান,  
বাবা। আৱ এমন কী-ই বা কৰেছি আমি? সামান্য  
কিছু চাঁদা তুলে দিয়েছি মাত্ৰ।

শিবশঙ্কৰ—চাঁদাই বা তুলবে কেন? ওই কালো বৰুৱ  
কাফীদেৱ সঙ্গে তোমাৰ সম্পর্কটা কী শুনি?

সীমা—তোমাৰ পায়ে পড়ি বাবা—একটু আস্তে। কালো  
হলৈই বৰুৱ হবে—তোমাৰ এ কথা সবাই মানবে  
না। আৱ কালো না হই বাদামী তো আমি—  
তাই আমাৰ গায়েও ফোঁকা প'ড়েছে!

শিবশঙ্কৰ—আমি শুনতে চাই না ওসব বাজে কথা।  
ভাবালুতাৰ প্ৰশ্ন আমি দেবো না। মেয়েদেৱ কাজ  
বাহিৰে নয়—ঘৰে। তুমি ঘৰে ফিরবে—এখুনি,  
আমাৰ সঙ্গে।

সীমা—(ধীৰে ধীৰে) তোমাৰ তত্ত্বকথা শুনে শুনে আমাৰ  
কান পচে গেছে। ইঁড়ি-হিঁসেল-ফিডিংবোতলেৱ

বাইৱেও যে মেয়েদেৱ একটা জগৎ আছে—তা তোমাৰ  
জানা দৱকাৰ।

শিবশঙ্কৰ—এঁ? আমাৰ জানা দৱকাৰ? আমাকে তুমি  
Feminine Psychology শেখাচ্ছ? তোমাৰ জন্মদণ্ড  
ভদ্ৰ সংস্কাৰ, আমাৰ প্ৰতিদিনকাৰ শিক্ষাদীক্ষা—সব  
মিথ্যে হয়ে গেল? ওই বাটুলৈ ছোকৰাদেৱ সঙ্গে  
ঘৰে ঘৰে তোমাৰ এতদূৰ অধঃগতন হয়েছে? নিলঞ্জ  
বেহোয়া! তুমি বাপোৱ সম্মান রেখে কথা বলতেও তুলে  
গেছো?

সীমা—তুমিও তুলে গেছো বাবা যে—ছেলে-মেয়েৰা যখন  
বড় হয়, তাদেৱ একটা ব্যক্তিত্ব, একটা নিজস্ব মতামত  
গড়ে ওঠে। আৱ সেই জাগৰায় বাবাৰ আঘাত  
কৰলে—তাৰাও একদিন সে আঘাত ফিরিয়ে দিতে  
(প্ৰস্থান)

শিবশঙ্কৰ—এঁ—কোথায় চল্লে? খৰৱদাৰ নিখিল!  
তোমাৰ ইলোগমেটেৱ চাৰ্জে ফেলবো।— পুলিশ!  
(প্ৰস্থান)

## তৃতীয় অংক

কয়েকদিন পৱেৱ একটি অপৰাহ্ন। সুৱেশবাৰুৰ বাড়ী।

[সুৱেশৰ একা দাঁড়িয়ে আছেন একখানা এশিয়াৰ মানচিত্ৰেৱ সামনে। তাৰ চোখেৱ সামনে মানচিত্ৰেৱ বঙ ঘন ঘন বদলাচ্ছে।—  
কালো, সবুজ, নীল, লাল। সেটাৱে দেওয়ালজোড়া ম্যাডোনাৰ ছবি। পাশেৱ ঘৰে ঘন ঘন কোন বাজছে আৱ সুখময়েৱ গল।  
শোনা যাচ্ছে— না, কথা হবে না তিনি অসুস্থ।]

(টেলিফোনেৱ রিসিভাৰ হাতে সুখময়েৱ প্ৰবেশ)

সুখময়—টেলিফোন—

সুৱেশৰ—বলোনি, আমি অসুস্থ!

সুখময়—স্বার সুখনারায়ণ।

সুৱেশৰ—তা হলো আমি অসুস্থ—যাও।

সুখময়—ডাঃ সেন কোন কৰছিলেন, নিখিলেশকে নিয়ে

এখানে আসছেন।

সুৱেশৰ—আচ্ছা যাও।

(সুখময়েৱ প্ৰস্থান। সুৱেশৰ ধীৰে ধীৰে এসে ম্যাডোনাৰ ছবিৰ  
সামনে দাঁড়ালেন মুখ ফিরিয়ে নিয়ে আৱাৰ মানচিত্ৰেৱ সামনে  
দাঁড়ালেন,

(শৈলেনেৱ প্ৰবেশ)

সুৱেশৰ—হঁ, কী হোল শৈলেন? দেখা হয়েছে সম্পাদকেৱ

সঙ্গে?

শৈলেন—দেখা হয়েছে। ব্যবস্থাও সব করেছি।

সুরেশ্বর—টাকা খাওয়ার পরও ছাপলো যে ?

শৈলেন—ওঁর কোন দেশ নেই স্যার। উনি ছিলেন না।

ওঁর assistant সব জানতো না। ভাবলো খুব scoop করেছি। কালই প্রতিবাদটা যাতে প্রথম পাতাতেই ছাপা হয় সে বদ্দোবস্তু করে এসেছি।

সুরেশ্বর—প্রেষ্ঠনজীর খবর কী ? ম্যাকফারসন কী বললো ?

জানো তো—বাজারেও খবর ভাল নয়।

শৈলেন—ও স্যার শেয়ার মার্কেটে জোয়ার ভাঁটা লেগেই ম্যাকফারসন আছে। ওতে দম্বে না। তবে—প্রেষ্ঠনজী বোধহয় কোন বন্ধেফার্মের হয়ে টোপ গিলেছেন। ম্যাকফারসন যতক্ষণ আমাদের হাতে, আমাদের কিছু এসে যায় না। [ একটু খেমে ] একটা খবর কিন্তু disappointing sir !

সুরেশ্বর—কী খবর ?

শৈলেন—সরকার নাকি দ্বিতীয় পরিকল্পনায় না হোক তৃতীয় পরিকল্পনায় ডাগ ইন্ডাস্ট্রি পাবলিক সেক্টরে আনবেই।

সুরেশ্বর—তোমাদের সরকার ততোদিনে মতিগতি বদলাতে বাধ্য হবে না।

শৈলেন—[ একটু এগিয়ে গিয়ে নীচু গলায় ] একটা কথা স্যার, Mcpherson ওদের হেড অফিসের কাগজগুলো, আর ওঁর হাতে লেখা নোটগুলো ফেরৎ চাইছেন।

বলছিলেন—কোন রকমে একটু leak করলে আর রক্ষে নেই। দুজনেরই সর্বনাশ ! ব্যক্তিশ্বাতন্ত্র্য লীগের সঙ্গে ওঁদের যোগাযোগের কোনও প্রমাণই যেন কাগজপত্রে না থাকে।

সুরেশ্বর—[ শ্রেবের হাসি ] কেন, ম্যাকফারসন কী আমাদের পুরোপুরি বিধাস করতে পারছে না ?

শৈলেন—তা নয়। ওদের Information Service নাকি খবর পেয়েছে বাপারটা খুব গোপন নেই। ওদের সম্মেহ, সদানন্দবাবুর বন্ধু একজন বামপন্থী এম. পি. বি হাতে আমাদের কিছু কাগজপত্র গিয়ে পড়েছে।

সুরেশ্বর—( অসহিষ্ণুভাবে ) সদানন্দের ব্যবস্থা কী করলে ? লীগকে বাঁচাতে হলে ওকে অবিলম্বে চূপ করানো চাই। ফাইলটা ওর হাতে পড়ে থাকলে ফেরৎ পাবার কোন আশা নেই।

শৈলেন—ব্যবস্থা আপনার নির্দেশ মতো সবই করা হয়েছে। পুরুলিয়ার কেসটা ভালো ভাবেই সাজানো হয়েছে। দুটো ওয়ারেন্টই নিয়ে পুলিশ অভ্যর্থনার জন্য তৈরি। বাড়ীটা এখন আমাদের possession-এ। গেটে দারোয়ান বসেছে। ওর প্রবেশ নিষেধ। তবে —সদানন্দবাবুর বাড়ীতে ফাইল নেই। তবু তব করে সবকিছু আমি নিজে খুঁজেছি। উনি আজই ব্যাংগালোর থেকে ফিরেছেন। ফিরেই দরবার করতে আসতে বাধ্য হবেন।

সুরেশ্বর—আমিও তাই ভাবছি। মিউজিয়াম ওর প্রাণ। অন্ততঃ মিউজিয়ামের specimen গুলোর জগতে ওকে আমার কাছে আসতেই হবে।

শৈলেন—কিন্তু সলিসিটর বলছিলেন শেষ পর্যন্ত হাইকোর্টে কী দাঁড়াবে বলা যায় না।

সুরেশ্বর—শেবের কথা শেবে ভাবা যাবে। সদানন্দ আদালতে যাবে না। অন্ততঃ যাতে না যায় সে ব্যবস্থা আমি করছি। আপাততঃ তুমি দেশদ্রুত অফিসে যাও। ফাইলের জগতে আরও বিশ হাজার—দরকার হলে আরও বেশি হাঁকবে। তবে খুব বেশি আগ্রহ দেখাবে না।—নিখিলেশকে আমি দেখেছি। ( শৈলেন ঘাড় মেড়ে দাঁইরে বেরিয়ে গেল। সুরেশ্বর চিন্তামগ্ন হয়ে পড়লেন। )

( সুখময়ের প্রবেশ )

সুখময়—Sir ! এসেছেন !

সুরেশ্বর—( চমকে উঠে ) —কে ?

সুখময়—সদানন্দবাবু।

সুরেশ্বর—সমস্মানে নিয়ে এস।

( সুখময়ের প্রহান )

সুরেশ্বর—আমি জানতাম ও আসবে ।

(সদানন্দ চুকলেন। হাতে সুটকেশ, বগলে পোর্ট ফোলিও।

অত্যন্ত শ্রান্ত চেহারা) —আসুন—আসুন—সোজা ফৈশন  
থেকেই বুবি ? আমার 'তার' তাহ'লে পেয়েছেন ?

সদানন্দ—হ্যাঁ, ফৈশন থেকেই বাড়ী। বাড়ীতে চুকতে  
না পেরে আপনার কাছে । কী ব্যাপার বলুন তো ?

সুরেশ্বর—ব্যাপারটা একটু unpleasant ! ওঁরা—বিশেষ  
করে প্রেসিডেন্ট স্যার সুর্যনারায়ণ কিছুতেই ছাড়লেন  
না। Extra-ordinary meeting করে special  
resolution নিয়ে এলেন। আপনার ব্যাঙ্গালোরের  
ঠিকানায় meeting এর notice পাঠানো হয়েছিল।

সদানন্দ—আমি পাইনি। বোধহয় আমি তখন সেই  
নতুন excavation-টার site-এ ছিলাম। special  
resolution-টা কী আনলেন শুনি ?

সুরেশ্বর—আমাকে দোষ দেবেন না। Trustee-দের  
মধ্যে আমিই একমাত্র বিরুদ্ধে ভোট দিয়েছি। কিন্তু  
আমি একা কিছুই করতে পারিনি। সবাই একেবারে  
মহাখানা। Special resolution-এ বলা হয়েছে যে  
আপনি আর ওই বাড়ীর কোন অংশ residential  
purpose-এ ব্যবহার করতে পারবেন না।

সদানন্দ—আমার অপরাধ ?

সুরেশ্বর—যতসব ছেলেমাছুষী। স্বাধীন হই আর যাই হই,  
আমাদের দাস মনোভাব আর গেল না। স্যার  
সুর্যনারায়ণ আর প্রফেসর মাথালের অভিযোগ যে  
আপনি Anthropological Research Institute-  
এর অফিস ঘর বাজনৈতিক উদ্দেশ্যে ব্যবহার করছেন।  
ওই—কে একজন এ্যালজেরিয়ান সৈনিক এসে একবাত্রি  
ছিল না ? আসলে বাড়ীটা আপনিই দান  
করেছিলেন।—তা'—যতদিন না একটা বদ্বোবস্ত হচ্ছে  
—আপনি আমার এখানেই থেকে যান।

সদানন্দ—আপনাকে অনেক ধন্যবাদ। আমি চলি—

(প্রস্থানোত্ত

সুরেশ্বর—ওহো—আর একটা কথা আপনাকে বলা হয়নি।  
ওরা ডিরেক্টরের পদ থেকেও সাময়িকভাবে আপনাকে  
বরখাস্ত করেছে।

সদানন্দ—না করলে আমিই পদত্যাগপত্র পাঠাতাম।

(আবার ফিরলেন)

সুরেশ্বর—[অসুন্দরের স্থরে] আপনার জগ্নে আমি কী করতে  
পারি বলুন সদানন্দবাবু ? মিউজিয়ামের specimen-  
এর অনেকগুলো আপনার ব্যক্তিগত সংগ্রহ। মেগুলো  
আপনি নিশ্চয়ই দাবী করতে পারেন।

সদানন্দ—[এইবার মুখে ঝান হাসি ফুটে উঠলো] ওগুলো  
আমায় প্রাণের জিনিষ।—না থাক, দরকার নেই।  
Specimen ছাড়া ও বাড়ীটার দীর্ঘ কিছু নেই।  
ওগুলোও আমি দান করলাম।

সুরেশ্বর—[সহানুভূতির স্থরে] আরও ছুটো বিশ্রী ব্যাপার  
ঘটে গেছে। আপনার বিরুদ্ধে একটা চার্জে বলা  
হয়েছে—আপনি নাকি হিসেব পত্রের অনেক গোলমাল  
করেছেন। আর.....

(একটু ইতস্ততঃ)

সদানন্দ—প্রথম চার্জটির আভাস আপনার স্থৰ্যময় আমাকে  
আগেই দিয়েছিল। দ্বিতীয়টা কী শুনি ?

সুরেশ্বর—দেখুন—বলতে সংকোচ হচ্ছে ।...

(আরও বেশি ইতস্ততঃ)

সদানন্দ—তা'হলে নাই বল্লেন—আমি চললাম।

সুরেশ্বর—শুনেই যান। মনিয়া বলে কোন মেয়েকে  
আপনি জানেন কী ? পুরুলিয়ায় থাকে—

সদানন্দ—হ্যাঁ জানি।

সুরেশ্বর—মাসে মাসে তার ও তার ছেলের জগ্নে আপনি  
টাকা পাঠাতেন ?

সদানন্দ—তারপর ?

সুরেশ্বর—দেখুন সদানন্দবাবু, আমরা ব্যবসা করে থাই—  
অনেক নোঙরা জিনিস ষাঁটাষাঁটি করি। কিন্তু  
আপনার মতো লোকের পক্ষে এটা কী করে সন্তু  
হোল—আমি এখনও বুঝতে পারছি না। ছেলেটা  
নাকি বলেছে—সে সদানন্দ রায়ের পুত্র।

সদানন্দ—[স্তুতি]

সুরেশ্বর—আমরা কিন্তু জানতাম সদানন্দ রায় চিরকুমার।

[ড্রয়ার খুলে একটা ছবি বের করে] এই দেখুন—মনিয়া

আর তার ছেলের ফটো। মাঝখানে ঢাঁড়িয়ে আপনি  
—ঠিক বলছি না ?

(সদানন্দ ছবিটা দেখতে লাগলেন চিন্তিতভাবে)

সুরেশ্বর—[কয়েক মুহূর্ত চুপচাপ] অবশ্য প্রমাণপত্রগুলো  
সবই আমার কাছে। কোন member এর details  
জানেন না। [সদানন্দ তখনও ছবিটার দিকে তাকিয়ে চিন্তা  
করছেন]—আস্তুন একটা deal করা যাক আপনার  
সঙ্গে।

সদানন্দ—[সজাগ হয়ে] ছটো ছবিকে ঠিক মেলাতে পারেনি  
ফটোগ্রাফার। ইঁয়া, ডিলের কথা কী বলছিলেন ?  
সুরেশ্বর—[এগিয়ে এসে নীচ অথচ দৃঢ় গলায়] নিখিলেশ যে  
ফাইলটা আপনাকে দিয়েছে—সেটা কোন photo-  
stat copy না রেখে—আপনি ফেরৎ দেবেন।  
অবশ্য ফোটোষ্টাট সমস্কে আপনার মুখের কথাই  
আমি বিশ্বাস করবো। তার বদলে এই resolution-  
গুলো আমরা withdraw করে নেবো। এমন কী  
committee দারুণ ভুল করেছিল এবং অনুত্তপ্ত—  
এই মর্মে আপনাকে চিঠিও একথানা দেবে। A  
fair deal. I believe !

সদানন্দ—হয়তো fair deal ! তবে আমি accept করতে  
পারছিনা সুরেশ্বরাবু। মাপ করবেন !

সুরেশ্বর—[একটু বিচলিত] তা' হলে এই photo ও  
কাহিনী কোলকাতার অধিকাংশ কাগজে প্রকাশিত  
হবে। আদিবাসীদের সমস্কে সদানন্দ রায়ের দরদের  
উৎস্টা যে কোথার—লোকে বুঝবে।

সদানন্দ—এতবড় মিথ্যে আপনি প্রচার করবেন—আর  
লোকে তাই বিশ্বাস করবে ! মিথ্যে অপবাদকে আমি  
ত্যন্ত পাই না, সুরেশ্বরাবু !

সুরেশ্বর—ব্যাপারটা কোর্ট অবধি গড়াতে পারে। ভাল-  
বাসার লোভ দেখিয়ে যাকে ফুসলে এনেছিলেন—সেই  
এখন বেঁকে বসেছে।

সদানন্দ—মনিয়া আমার বিরুদ্ধে মিথ্যে সাক্ষী দেবে—  
টাকার লোভে ? [গনেকক্ষণ ধরে হাসলেন] সুরেশ্বরবাবু !  
মস্তিষ্ক আপনার উর্বর, ঝুঁমতাও অসীম। তা' বলে  
সব কিছু কি করা সম্ভব ? না। তা' পারেন না।

সুরেশ্বর—But what about the deal ? কোর্টৰ নাই  
হলো। এমনি scandalটা প্রকাশ পেলে ছাত্রসমাজে  
কী আলোড়ন হবে তেবে দেখেছেন কি ?

সদানন্দ—সময় মতো তেবে দেখ্বো। এখন অনেক কাজ।  
(গমনোত্ত)

সুরেশ্বর—ফাইলটা দেবেন না তা'হলে ! নিখিলেশকে  
দিয়ে আমাকে ব্লাকমেল করাবেনই ঠিক করেছেন ?

সদানন্দ—[যেতে যেতে ফিরে তাকালেন] আপনাকে  
ব্লাকমেল ? [হাসলেন] কয়লাকে আলকাতরা  
মাখালে কী আর বেশি কিছু কালো হয় ? তবে  
আপনাদের মতলবটা দেশের লোকের জানা দরকার।

সুরেশ্বর—Then let justice take its course ! শুনে  
যান সদানন্দবাবু ! আপনার নামে ছটো warrant  
নিয়ে পুলিশ বাইরে ঢাঁড়িয়ে আছে। Institute-এর  
টাকা defalcation-এর চার্জে হয়তো জামিন পেলেও  
পেতে পারেন, কিন্তু মনিয়াকে সরিয়ে ফেলার চার্জে  
জামিন পাবেন কিনা সন্দেহ !

সদানন্দ—[বিস্মিত হয়ে কয়েক মুহূর্ত কথা বলতে পারলেন না]  
মনিয়াকে সরিয়া ফেলা—তার অর্থ কি ?

সুরেশ্বর—অর্থ সোজা। মনিয়াকে খুঁজে পাওয়া যাচ্ছে না।  
তার মায়ের অভিযোগে পুরুলিয়ার পুলিশ আপনাকে  
arrest করতে এসেছে কোলকাতায়।

সদানন্দ—[পূর্ণ দৃষ্টিতে সুরেশ্বরের দিকে তাকালেন]—না,  
সত্যিই আপনার কেরামতি আছে। রকফেলারকেও  
চাড়াতে পারতেন—তবে দিন কাল পালটেছে এই যা !

সুরেশ্বর—এখনও যদি রাজী হন আমার proposal-এ—

সদানন্দ—আমি নিজেই থানায় যাচ্ছি। আপনাদের  
কীর্তি-কলাপের খবর অনেক দূর অব.দি পৌঁচেছে।  
শুধু সদানন্দ রায়ের মুখ চেপে ধরেই নিজেকে  
নিরাপদ ভাববেন না। (প্রস্থান)

[সুরেশ্বর ওর গমন পথের দিকে একদৃষ্টি থানিকটা তাকিয়ে  
রইলেন। তারপর ঘূরে ঢাঁড়িয়ে ম্যাপের সামনে গেলেন।  
বিড়বিড় করে বলতে লাগলেন—‘কায়রো—বাগদাদ—দামাক্স—  
রেঙ্গুন...’ বাইরের দিকথেকে অবিস্তৃত বেশবাস শিবংকরের  
প্রবেশ। হাতে কতক শুলো কাগজ]

শিবশংকর—না স্বরেশবাবু, এ সব resolution-এ আমি  
সহই করতে পারবো না।

স্বরেশ্বর—[ অতি কষ্টে বিরক্তি দমন করলেন ] কেন, কী হলো  
আবার? সদানন্দের বিরক্তে চার্জ আনার ব্যাপারে  
আপনার উৎসাহই তো বেশি ছিল।

শিবশংকর—আমি ওকে হিংসে ছোটবেলা খেকেই করি।  
হ্যাঁ, এখনও I hate him from the core of my  
heart. কিন্তু তা' বলে—ওই মিথ্যে চার্জ?

স্বরেশ্বর—মিথ্যে আপনি জানলেন কী করে?

শিবশংকর—ওই মনিয়াকে আমি চিনি। ও সদানন্দের  
পালিতা কর্তা।

স্বরেশ্বর—[ একটু অপ্রস্তুত ] হ্যে, বাইরে প্রচারটা সেই  
রকম। কিন্তু আপনি ক্রয়েডিয় মনস্তত্ত্ববিদ হয়ে নারী-  
পুরুষের আসল সম্পর্কটা অস্থীকার করতে চান?

শিবশংকর—[ উত্তেজিত ] আপনি ক্রয়েডেকে কিছুই বোবেন  
নি। আসল সম্পর্ক নিঝীন মনের ব্যাপার—তা'  
নিয়ে চার্জ তৈরি করা যায় না। আইন-আদালতও হয়  
না। আর ওই মনিয়ার ইতিহাসের আঢ়োগান্ত আমার  
জানা। অন্যের পাপের বোৰা সদানন্দকে বইতে হচ্ছে।

স্বরেশ্বর—কিন্তু সীমাকে তো সদানন্দই বিগড়েছে।—  
আপনার কাছ থেকে সরিয়ে নিয়েছে। আপনার  
জীবনের একমাত্র অবলম্বন সীমা।

শিবশংকর—হ্যাঁ। দারুণ আঘাত দিয়েছে। But this  
is an ideological defeat! তাই ঠিক করেছি  
আরও জানতে হবে—আরও ভাবতে হবে। সীমা  
চটকদারী প্রোপাগান্ডাতে ভোলবার মেয়ে নয়। মনে  
হচ্ছে আমারই কোথাও বোঝবার গলদ আছে। তাই  
ঠিক করেছি ব্যক্তিস্বাতন্ত্র্য লীগে আর থাকবো না।  
ভাকে আমার resignationটা পাঠিয়ে দিয়েছি।

স্বরেশ্বর—[ বিস্মিত ] That's impossible! আপনি  
বোধহয় জানেন না প্রফেসর, এমন সব দলিল  
সদানন্দের হাতে আছে, যার জোরে ও আমাদের  
crush করে দিতে পারে। এখন দলে ভাঙ্গন ধরলে  
—we are all doomed! Be with us professor.

শিবশংকর—না। বড় শ্রান্ত আমি।

স্বরেশ্বর—দিনকতক বিশ্রাম নিন, সব ঠিক হয়ে যাবে।  
Resignation দেবার কী দরকার?

শিবশংকর—বিশ্বাসের মূল শিথিল হয়ে গেছে স্বরেশবাবু।  
জৈবশক্তি দৈবশক্তির থেকে জোরালো আর কোন শক্তি  
আছে কিনা—ভেবে দেখতে হবে। কী যে ওরা বলে  
—জন-মানসের শক্তি না কী? নাঃ! আমি  
পারছি না স্বরেশবাবু!

স্বরেশ্বর—[ উত্তেজিত ] কিন্তু আপনি যে এ ব্যাপারে

আমাদের প্রধান সাক্ষী। আপনার যাওয়া চলবে না।

শিবশংকর—আমায় যেতেই হবে। আমি বড় শ্রান্ত।  
আমায় যেতে দিন। ( প্রস্থান )

স্বরেশ্বর—চুর্বি—নিউরোটিক—নিউরোটিক!  
( ঝামুমলের সঙ্গে স্থথময়ের প্রবেশ )

ঝামুমল—বদ্রীনারায়ণজীর গোসা তো কমছে না বাবুজী!—  
—সোকাল থেকে সেই যে দুর পড়তে স্বরূপ করলো—  
তো পড়েই যাচ্ছে। রোখা যাচ্ছে না। আপনার  
advice মতো কিনে তো যাচ্ছি। তবু রোখা যাচ্ছে  
না। কী নাকি সব কাগজে কেছ্বা বেরিয়েছে—

স্বরেশ্বর—তোমার কোন চিন্তা নেই। আমি সব ব্যবস্থা  
করছি। [ স্থথময়কে ] স্থথময়, রিচার্ডসনকে ফোন  
করেছিলে?

স্থথময়—আজে হ্যাঁ।

স্বরেশ্বর—কী বল্লো রিচার্ডসন?

স্থথময়—বললেন, অগ্রাহ্য ডিরেক্টর অমত করছেন।  
বিলেত থেকেও অশুমতি পাচ্ছেন না। আর ওভার-  
ড্রাফ্ট সম্ভব নয়।

স্বরেশ্বর—আমায় ফোন দিলে না কেন?

স্থথময়—উনি সময়ই দিলেন না—কেটে দিলেন লাইন।  
ম্যাগ্নাস কেমিক্যালের ওভারড্রাফ্টের confirmation-এর  
কথা তুলেছিলাম। উনি বললেন  
Sterling Company নিয়ে কোন চিন্তা নেই।  
তবে এই ধাক্কাটা যাক, তাৰপুৰ।

স্বরেশ্বর—হ্যে। আছ্ছা, আমি দেখছি। তুমি ঘাবড়িও  
না ঝামুমল। বাজার ফেরাতে বড় জোর ছ'দিন।  
অনর্থক panic! আমাদের বিরক্তে কোন অভিযোগই

কেউ প্রমাণ করতে পারবে না। একখানা ফাইল  
থেকে কেন—একশোটা ফাইল থেকেও নয়!

সুখময়—স্মার স্মৃতিমন্তব্য আবার পদত্বাগের কথাটা মনে  
করিয়ে দিলেন।

সুরেশ্বর—বলে দিও—তাকে ছাড়াই ব্যক্তিস্বাতন্ত্র্য লীগ  
চলতে পারবে। আবার ম্যাগ্নাস কোল্পানী, তেনাস  
কোল্পানিতে আমাদের যত শেয়ার আছে—সমস্ত  
ক্ষীপ বাস্কে পাঠিয়ে দাও। বাহুমল তুমি কিনে যাও।  
আরও একুশ লাখ টাকার মতো চেক কাটিতে পারো।  
বাজার উঠ বেই।

বাহুমল—সবই বাবা বদ্বীনারায়ণের ইচ্ছা। চোল্ছি  
আমি বাজার।  
(বাহুমলের প্রস্তাব)

সুখময়—স্মার—ওগুলো তো ডুপ্পিকেট। অরিজিনাল সব  
ক্ষীপই তো রিচার্ডসনের ব্যাকে।

সুরেশ্বর—এগুলো পাঠাবে কন্টিনেন্টাল ব্যাকে। ডি.  
মেলোকে এক সাখ টাকা খাইয়েছি। আবে এ তো  
হ'দিনের ব্যাপার। আমাদের শেয়ারের দর চড়ে  
গেলেই ক্ষীপগুলো নিয়ে আসবে। Transfer তো  
আর হচ্ছে না।

(সুরেশ্বর ও সুখময় ডিল্লি দরজা দিয়ে প্রস্তাব করলো।  
ডাঃ সেন ও নিখিলেশের প্রবেশ।)

নিখিলেশ—না, না—এ যে ভাবাই যায় না ডাঃ সেন।  
আপনি ছাড়া আবার কেউ এ কথা বললে তার অভিসংক্ষি  
আছে বলে মনে করতাম। এখানে আবার কোনদিন  
আসবো না ভেবেছিলাম। অথচ, অথচ আপনার  
কথায় আবার আস্তে হলো। আপনাকে আন্তরিক  
শক্তা করি—তবুও বিশ্বাস করতে বাধ্য। আমি  
প্রমাণ চাই ডাঃ সেন।

ডাঃ সেন—[ একটা চেয়ারে বসে দম নিলেন ]—একটু ঠাণ্ডা  
হও বাবা—বোমো—একটু দম নাও।

নিখিলেশ—[ পায়চারী করতে করতে ] আমি নিখিলেশ রায়  
নই—শঙ্কর রায় আমার বাবা নন—পালন করেছেন  
মাত্র :—তাও এই সুরেশ্বরবাবুর টাকায়। আমার দেহ  
পুষ্ট হয়েছে এমন একজন লোকের টাকায়—যাকে আমি  
সর্বান্তকরণে সঁগো করি !! বাঃ, চমৎকার নাটক !

ডাঃ সেন—সুরেশ্বকে তোমরা যতটা খারাপ মনে করো—  
আসলে মে তত খারাপ নয়। ব্যবসায়ীদের খানিকটা  
এদিক ওদিক করতেই হয়।

নিখিলেশ—তা' হলে আপনি জানেন না ডাঃ সেন।  
সুরেশ্বরবাবুদের মতলব দেশকে বিকিয়ে দেওয়া।  
বিদেশী মূলধনের নাগপাণে জড়িয়ে ওঁরা আমাদের  
ডুবিয়ে দিতে চান। নিজেদের কুড় স্বার্থের জন্যে  
ওঁরা না করতে পারেন এমন কাজ নেই। আমাদের  
পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনা, শিল্পের জাতীয়করণ, সহ-  
অবস্থান, পঞ্চশীল নীতি—সব কিছুকে বানচাল  
করবার বড়বন্ধ করেছেন ওঁরা।—দেশদোষী না হয়েও  
ব্যবসা করা বায়।

ডাঃ সেন—কিন্তু এত যে ওর দান—শিঙ্কা-সংস্কৃতি-  
বিজ্ঞানের জগ্য লক্ষ লক্ষ টাকা খরচ করছে—হাজার  
হাজার বেকারের অন্ন সংস্থান হচ্ছে,—এগুলোকে তুমি  
উড়িয়ে দিতে চাও নাকি ?

নিখিলেশ—মহাশুভব ভারতসম্ভাট আমাদের স্ববিধাৰ  
জন্যে রেল রাস্তাঘাট, পোস্ট অফিস করেছিলেন, পুলিস  
ৱেথেছিলেন আমাদের নিরাপত্তাৰ জন্যে, চোৱ-  
ডাকাত তাড়াতে,—এ কথা একদিন জোৱ গলায়  
ইংরেজৰা বলতো। আপনি ও-কথা নিশ্চয়ই  
মানতেন না। ওদের মতলব বুঝতেন। তেমনি  
জানবেন—এই আধুনিক সম্বুদ্ধের এ-সব বদ্বান্তার  
পেছনে আছে কুটনীতি আৱ মতলব।

ডাঃ সেন—কিন্তু তোমার প্রতি ওৱ স্নেহ আন্তরিক।

নিখিলেশ—সেখানেও মতলব আছে। মতলব ছাড়া,  
হিসেব ছাড়া ওঁরা এক পা-ও চলেন না।

ডাঃ সেন—এ তোমার বাড়াবাড়ি। ওৱ বন্ধু শঙ্কর রায়কে  
নিজেৰ ছেলে বলে তোমাকে সমাজে চালু করতে  
অহুরোধ কৰেছিল। এৱ মধ্যে যে কী মতলব থাকতে  
পারে আমি বুঝি না। প্রতি মাসে দু'শো কৰে টাকা  
ও দিয়ে এসেছে শঙ্করবাবুকে। শঙ্করবাবু মারা যাবার  
পৰই তোমাকে অতবড় চাকুটী দিলো—অথচ বলতে

তোমার কোন অভিজ্ঞতাই ছিল না। এর মধ্যে মতলব দেখলে তুমি কোথায়? আমি তো এ-সবের মধ্যে দেখছি তোমার প্রতি ওর আন্তরিক স্নেহের প্রকাশ।

নিখিলেশ—(বিচলিত) আন্তরিক স্নেহের প্রকাশ! আমায় প্রমাণ দেখাবেন বলেছিলেন?

ডাঃ সেন—একটু ঠাণ্ডা হয়ে বসো বাবা—আমি আসছি। প্রমাণ নিজে না পেয়ে কী এত বড় কথাটা তোমাকে বলতে পেরেছি?

[ডাঃ সেনের প্রস্থান]

[নিখিলেশ ঘড়ি দেখলো। একটু চঞ্চল হয়ে উঠলো। কেবলো সমিতির অফিসে। “হালো...কে সমর? ইং-ইং—আমি নিখিলেশ। দেখো, আমি এক কাজে আটকে পড়েছি—তোমরা দেরি কোর না—স্টেশনে চলে যাও!”—একটু পরে ডাঃ সেনের পুনঃ প্রবেশ।]

ডাঃ সেনঃ—এই দে'খ প্রমাণ। তুমি নিজেই পড়ে দেখো। [খাম থেকে ছথানা চিঠি বের করে দিলেন]

নিখিলেশঃ—(সাগ্রহে চিঠি ছথানা নিয়ে) চিঠি? কার চিঠি? —মনে হচ্ছে আমার বাবার হাতের লেখা। হ্যাঁ তাঁরই। কী লিখেছেন? কাকে লিখেছেন? আমি পড়তে পারি ডক্টর সেন?

ডাঃ সেন—আহা—তোমাকে পড়বার জন্যেই তো নিলাম। চেঁচিয়েই পড়ো। আমিও আর একবার শুনি। স্থির হয়ে বসে পড়ো—বি স্টেডি।

নিখিলেশঃ—(দ্রুত অথচ আবেগ কম্পিত কর্তৃ পড়তে লাগলো) শ্রদ্ধেয় স্বরেশ্বর বাবু,

আপনার দয়ার জন্য অসংখ্য ধন্তবাদ। ব্যাস্ক হইতেও আপনার নির্দেশসমেত চিঠি পাইয়াছি। মাসে মাসে ছইশত টাকা একটি শিশুর জন্য কোন মতেই খরচ হইতে পারে না। বুবিলাম আপনি প্রকারান্তরে এই দরিদ্র পরিবারকে সাহায্য করিতে যনস্থ করিয়াছেন। কোনও চিন্তা নাই। সকলেই জানিবে এই শিশু আমাদের নিজস্ব সন্তান। আপনি শিশুটির জন্ম-বৃক্ষান্তরের জন্য প্রত্যন্ত্যক্ষ প্রকাশ করিতে নিমেধ করিয়াছেন। শিশু'র মাত্রেই নির্দোষ। পক্ষ হইতে

জন্ম হইলেও পক্ষজের গায়ে ক্লেদ থাকে না। আর এখনও তো আমাদেরই সন্তান। নাম রাখিয়াছি নিখিলেশ।.....

একান্ত বশ্ববদ

শঙ্করনারায়ণ রায়

(নিখিলেশের মুখ ধীরে ধীরে পাংশুরণ হ'য়ে গেল। হাতট কেপে উঠলো। ডাঃ সেনকে চিঠি ছু'টো ফেরৎ দিলো।)

ডাঃ সেন—আর একথানা আছে বাবা—সন্দেহ মিটিয়ে নেওয়াই ভাল।

নিখিলেশ—(মাথাটা ছু'হাতে চেপে রইলা কিছুক্ষণ)—না আর দরকার নেই। সন্দেহ মিটিছে। এখন বলুন স্বরেশ্বরবাবুর মতলবটা কী?

ডাঃ সেন—মতলব?

নিখিলেশ—হ্যাঁ মতলব। কী মতলবে তিনি আমারে বাস্তা থেকে কুড়িয়ে এনেছিলেন? কী মতলবে তিনি নিজের কাছে না রেখে, অথবা অনাথ আশ্রমে ন পার্থিয়ে এই ভদ্রলোকের ওপর আমায় মাঝুষ করার ভার দিয়েছিলেন?

ডাঃ সেন—আহা—তোমাকে তো আগেই বলেছি—মমতা, করুণা, স্নেহ এগুলো মাঝুমের স্বাতান্ত্রিক বৃত্তি। নিজের বাড়ীতে স্বীলোক ছিল না। আর অনাথ আশ্রমের ওপর ওর বিশ্বাস নেই, তাই তো শঙ্করবাবুকে তোমায় মাঝুষ করার ভার দিয়েছিল। সব জায়গায় মতলব খুঁজো না। (এগিয়ে এসে নিখিলেশের হাতটা নিজের মধ্যে নিলেন)

নিখিলেশ—আচ্ছা, মনে নিলাম—আমাকে মাঝুষ করার জন্যে টাকা খরচের মধ্যে কোন মতলব ছিল না—ছিল বড় লোকের দয়াদাক্ষিণ্য। কিন্তু এতদিন গোপন রাখার পর, আজ যে আমায় জানাচ্ছেন আমি ডাস্টবিনে কুড়িয়ে-পাওয়া অবৈধ লালসার ফল, অবাঙ্গিত মাংসপিণি মাত্র,—এর মধ্যেও কী কোন মতলব নেই ডাক্তারবাবু? না, এ-ও বড়লোকের দয়াদাক্ষিণ্যের একটা নির্দর্শন! (বিজ্ঞপ্তি ভরে হাসলো)

ডাঃ সেন—শোনো তা' হ'লে। তোমাকে ও কাছে রাখতে

চায়। তোমাকেও সত্ত্বাই ভালবাসে। তুমি ওদের কন্সার্ন ছেড়ে চলে যাচ্ছো—সুরেশ এটা সহ করতে পারছে না। তোমার ভেতর সত্ত্বারের প্রতিভা আছে ওর ধারণা। সেই প্রতিভার বিকাশ ও দেখতে চায়।

নিখিলেশ—আমি যদি ব্যক্তিস্বাতন্ত্র্য লীগের প্রচার সচিবের পদ ত্যাগ না করি—তবে আমি স্বর্গীয় শক্তির নারায়ণ রায়ের পুত্র। তা'না হলে আমি নামগোত্রহীন বাউলগুলে। অর্থাৎ এই চিঠির জোরে সুরেশেরবাবু কেনা গোলাম করে রাখতে চান আমাকে!—সুন্দর মতলব !

ডাঃ সেন—আছা—তা' কেন হবে? তোমাদের ছেলে-ছোকরাদের কেমন একটা স্বত্ব হয়ে গেছে, সব কিছু বাঁকা চোখে দেখা। [কাছে এসে] আমার কথা শোন বাবা—আমরা তিনজন ছাড়া আর কেউ এ খবর জানে না। চিঠিগুলো আমি তোমার সামনে পুড়িয়ে ফেলছি। তুমি সুরেশকে ছেড়ে যেও না। ও তোমাকে ওর কারবারের চারআনার অংশীদার ক'রে নেবে—আমাকে কথা দিয়েছে। চাও তো আজই লেখাপড়া হতে পারে। নাম-গোত্রহীন হয়ে তুমি সমাজের বাইরে ভেসে বেড়াবে—এ যে আমি ভাবতেই পারি না। (গলা ডিজে এলো)

নিখিলেশ—এতে কী আমার পরিচয় ঢাকা গ'ড়ে যাবে? না। তা হয় না ডাক্তারবাবু।

(সুরেশের প্রবেশ। একটু আগে থেকেই পর্দার আড়ালে দাঢ়িয়ে এদের কথা শুনছিলেন। চোখ-মুখ দেখে মনে হয় সান্ধ্য ছইশির মাট্টাটা একটু বেশি হয়েছে।)

সুরেশ—কেন হ'বে না? টাকায় সব হয়। জানো তোমার মাসে আয় দাঢ়াবে কতো? টাকার পরিচয়ই মাঝের পরিচয়।

নিখিলেশ—(ঘৃণার দৃষ্টিতে তাকালো। সুরেশের বুকতে পারলেন না।) ডাক্তারবাবু আমি যাচ্ছি। আপনার স্বেচ্ছের কথা আমার চিরকাল মনে থাকবে।

সুরেশ—আর আমার কথা মনে থাকবে না বুঝি?

যে এতদিন তোমার অন্নবস্তু জুগিয়েছে, স্কুল কলেজের খরচা জুগিয়েছে, তোমাকে চার আনার অংশীদার করে নিতে চাইছে—তার কথা মনে থাকবে না?

নিখিলেশ—আপনার দয়ার উপর্যুক্ত প্রতিদান না দেওয়া পর্যন্ত আপনাকে ভুলবো কী করে? অনাথ আশ্রমের মতো ইনভেস্টমেন্ট আপনারা কত পাসেন্ট নিয়ে থাকেন আমি জানি। হিসেবের শেষ নয়া পয়সাটি পর্যন্ত আমি ফেরৎ দেবো—এখন যাই।

সুরেশ—দাঢ়াও। (আদেশের সুরে) দুর বাড়াচ্ছো? শোনো। (নিখিলেশ ফিরে তাকালো) কী চাও তুমি? না, না,—। ব'লতেই হবে, তুমি কী বড় হতে চাও না? মান-সম্মান-প্রতিপত্তি, প্রতিষ্ঠা—কিছুই চাও না? ক্ষমতাও চাও না? প্রচুর ক্ষমতা কেনবার মতো টাকা আছে আমার নিখিলেশ! আর একটা যুক্ত না বাধলে যতই তোমার প্রতিভা থাক—তত টাকা তুমি কোনদিন রোজগার করতে পারবে না।

ডাঃ সেন—(এককণ দূরে সরে দাঢ়িয়ে এদের কথা শুনেছিলে এবার এগিয়ে এলেন) টাকা দিয়ে অনেক ভাল কাজ করা যায় বাবা—

ডাঃ সেন—

সুরেশ—পরিচয়ের জন্যে যাবড়াচ্ছ? আমি তোমাকে পোষ্য নিয়ে আমার পরিচয় তোমাকে দেব। তুমি যেও না—থাকো।

নিখিলেশ—আপনার প্রতি আমার সৃগী তাতে একটুও করবে না। আপনার সাম্রাজ্য গড়ায় আমার সাহায্য আপনি কিছুতেই পাবেন না। টাকা দিয়ে মাঝুস কেনা যায়—মাঝুস্ত কেনা যায় না।

সুরেশ—না না—কিনতে আমি চাই না তোমাকে। নিও না তুমি টাকা। মাইবা নিলে আমার পরিচয়। তুমি থাকো—গুরু থাকো—আমার কাছে থাকো। (এগিয়ে এসে নিখিলেশের কাঁধে হাত রাখলেন)

নিখিলেশ—চমৎকার অভিনয়! (ছাড়িয়ে নিয়ে প্রস্থান)

সুরেশ—(উত্তেজিত) নিখিল—নিখিলেশ—

(গেটে হাত দিয়ে ধীরে ধীরে বসে পড়লেন। মুখে যত্নপূর্ণ চিহ্ন ফুটে উঠলো—ডাঃ সেন ছুটে এলেন)

ডাঃ সেন—কী হলো ? সেই গ্যাস্ট্রিক পেন্টা বুর্ঝি ?  
কতবার বলেছি—তোমার উন্নেজনা সইবে না। চলো—  
ভেতরে চলো—complete rest !

সুরেশ্বর—(একটু হেসে) আরে না, না—ঠিক আছে।  
(নিজেকে সামলে নিলেন)  
(স্থুলময়ের প্রবেশ)

সুরেশ্বর—ডাঃ হীরক দে !—বলছেন খুব জরুরী।

সুরেশ্বর—আসতে দাও। (হীরক দে'র প্রবেশ)—

হীরক—আমায় বিদায় দিতে হবে। ব্যক্তি স্বাতন্ত্র্য লীগের  
গবেষণা বিভাগের কাজে আমি ইস্টফা দিতে চাই।  
(পদত্যাগ পত্র দিলেন)

সুরেশ্বর—তোমার রিসার্চের জন্যে এই সেদিন দশ লাখ টাকা  
মঞ্জুর হলো। ভালো। অন্য কোথাও যদি বেশি  
মাইনের কাজ পেয়ে থাকো আমাদের আপত্তি নেই।  
তবে রিসার্চ লাইন ছেড়ে দেওয়া কী ভালো হচ্ছে ?

হীরক—আজ্জে না—রিসার্চ ছাড়ছি না। তবে বিষয়বস্তু  
বদলাচ্ছি। (প্রাথম)

সুরেশ্বর—সুর্যময়, প্রফেসরকে ফোন করেছিলে ?

সুর্যময়—কয়েকবার—সব বারই 'নো রিপ্লাই' হয়েছে।

সুরেশ্বর—তুমি তোমার কাজে যাও।—নিখিলেশের  
বোর্ডিং। বুঝলে ? (স্থুলময়ের প্রাথম)

ডাঃ সেন—মেরেকে বড় ভালবাসতো সাহাল। মেরের  
জন্যে পাগল না হয় !

সুরেশ্বর—ভুল ডাক্তার, ভুল। ও ভালবাসতো ওর  
মতবাদকে, বলতে পারো—নিজেকে। মতবাদের সিঁড়ি  
বেয়ে ও উঁচুতে উঠতে চেয়েছে—বড় হতে চেয়েছে।  
বড় হবার প্রেরণা যার রক্তে, তার কাছে আর সব  
আকর্ষণ তুচ্ছ।

ডাঃ সেন—স্নেহ-প্রেম-ভালবাসা—গুলোকে তুমি উড়িয়ে  
দিতে চাও নাকি ? আমায় ফাঁকি দিতে পারবে না  
সুরেশ। নিজের চোখেই তো দেখলাম, ওই  
নিখিলেশ ছেলেটির জন্যে তোমার কতখানি দরদ !

অথচ ব'লতে গেলে। ও তোমার কেউ নয়। আরে  
মালুমের মজার মধ্যে থাকে ভালবাসার তাগিদ।  
(স্থুরেশের আলমারি থেকে সোডা ও হাইক্সি নিলেন)

ডাঃ সেন—আজ বড় বাড়াবাড়ি করছো সুরেশ। না—  
আর হাইক্সি চলবে না। শেষটায় একটা সর্বনাশ না  
ক'রে ছাড়বে না।

(স্থুরেশের হাইক্সি টেলে এক চুমুকে সব খেয়ে আবার ঢাললেন)

সুরেশ্বর—এই একটা সংস্ক্রিপশন চলুক  
ডাক্তার ! কাল থেকে আবার তোমার patient হ্যাঁ—  
কী বলছিলে ? স্নেহ-প্রেম-ভালবাসা ! সাধারণ  
মালুমের কাছে এগুলোর দাম থাকতে পারে।  
কিন্তু যে অসাধারণ—তার কাছে ওগুলো দুর্বলতা।  
সে গোরীশুঙ্গের মতো নিঃসঙ্গ আর নিরুত্তাপ !

ডাঃ সেন—তুমি যা তা বক্ছো। চলো, তুমি ভেতরে  
গিয়ে বিশ্রাম করবে চলো। আমিও যাই।

সুরেশ্বর—না না—তোমায় শুনতেই হবে। বড় হবার  
প্রতিবন্ধিতা আছে বলেই জীবনে এত আকর্ষণ।  
একবার এ নেশায় মাতলে স্নেহ-প্রেম-ভালবাসার বাঁধন  
ক্রমশ আলগা হয়ে যায়। তখন আর থামবারও  
উপায় থাকে না। থামলেই আর একজন এগিয়ে  
যাবে—তোমায় ভেঙে চুরে গুঁড়িয়ে দিয়ে।

ডাঃ সেন—সুরেশ—আমার কাজ আছে। আমি যাই।  
বোতলটা নিয়ে যাচ্ছি। [ডাক্তার দাঁড়ালেন]

সুরেশ্বর—না ডাক্তার, এখন তোমার যাওয়া চলবে না।  
(উঠে দাঁড়িয়ে ডাক্তারের হাত ধরে বসিয়ে দিলেন) একটা  
গল্প বলি শোন--

তিরিশ বছর আগের কথা। পৃথিবীময় মন্দ। সেই  
মন্দার বাজারে আচার্যদেবের আশীর্বাণী নিয়ে মিশন  
রো'তে অফিস খুললো এক ভদ্রলোক। চোখে তার  
বড় হবার স্ফপ। মূলধন—আশা, সাহস আর বিশ্বাস।  
সততা, সোজাবুদ্ধি আর পরিশ্রম—এই তিনি হাতিয়ার  
নিয়ে আপ্রাণ চেষ্টা করেও সে ভাগ্যের দরজা খুলতে  
পারলো না। দেশের জমিজমা, স্ত্রীর গহনা—সবই  
একে একে গেল ফাটক। বাজারে। স্ত্রী ছিলেন যেমন  
সন্দর্ভ তেমনি বৃদ্ধিমতী।—অনেক বোঝালেন।

বললেন—‘চলো, গ্রামে গিয়ে মাস্টোরি করবে। ছজন তো লোক। আমাদের ভাবনা কী?’ তখন স্বায়ত্ত্বানন্দের মাথে মাথে দেশী ঠিকাদারেরা পেয়েছে নতুন রক্তের স্বাদ। তারা তখন স্পন্দনে দেখছে—যুদ্ধ বাধবে, হাওয়ায় নোট উড়বে—ফারপো-কামানোভায় রক্তের শ্রোত বইবে। প্রতিদ্বন্দ্বিতার নেশা ওকে পুরোদস্ত্র পেয়ে বসলো (একটু অন্যমনন্ধ হয়ে ছিল পান করতে লাগলেন)।

(স্বত্ত্বময়ের প্রবেশ)

স্বত্ত্বময়—স্বার !

স্বরেশ্বর—হ্যা, কিছু পেলে স্বত্ত্বময় ?

স্বত্ত্বময়—আজে না, ওর বিচানাপন্তর সবই তো খুঁজে দেখলাম। হোটেলের ম্যানেজার আমায় ওর বক্স বলেই জানে। কিছু আপত্তি করেনি।

স্বরেশ্বর—শৈলেন ফিরেছে ‘দেশদূত’ অফিস থেকে ?

স্বত্ত্বময়—না।

স্বরেশ্বর—তুমি যাও—বাইরের ঘরে অপেক্ষা করো। শৈলেন এলেই পাঠিয়ে দেবে। আর কেউ এলে আমি বাড়ী নেই—বুঝলো ?

(ঘাড় নেড়ে সম্মতি জানিয়ে স্বত্ত্বময়ের প্রস্তাব)

স্বরেশ্বর—(ডাঃ সেনকে)—শেষ পর্যন্ত দরজা খুল্লো। তোমরা বলবে ভাগ্যের—আমি বলবো বুদ্ধির। শুধু হ্যাঁ-অঞ্চায়ের মাপকার্টিটা বদলাতে হলো। ও মাপকার্টিটা তো মানুষেরই তৈরী। তবে, ওর নীতিজ্ঞানের সঙ্গে স্তুর নীতিজ্ঞানের মিল হলো না। সেইখানে বাধলো সক্ষট ! (আবার ছিল পান। ডাক্তার সেন উঠে দাঢ়ালেন)। হ্যাঁ-শোন, উঠলে চলবে না। সত্যি-কারের যুদ্ধ বাধলো। ততদিনে কুবেরের ভাণ্ডারের চাবি এসে গেছে ওর হাতে। শেয়ার মার্কেট থেকে শিল্প-সম্ভাট হবার পথে পা বাড়িয়েছে। ফোর্ড-রক্ফেলার ওর চোখের সামনে। ধাপে ধাপে ওর উন্নতি হচ্ছে। কিন্তু কুবেরদেবের চাই নিত্য নতুন উপাচারে পুঁজো। সেই পুঁজোর হোমানলে একদিন স্তীকে আহতি দিতে হলো। বড় হবার প্রয়োগ এমনি জোরালো !

ডাঃ সেন—কী বলছো তুমি স্বরেশ ?

স্বরেশ্বর—চমকে উঠলে যে ? (জড়িত স্বরে) স্বীপণ রেখে যুধিষ্ঠিরকেও জুয়া খেলতে হয়েছিল। মহাভারত পড়নি ? তবে এ বন্দু হরণের পালায় লজ্জা নিবারণের জন্যে কোন শ্রীকৃষ্ণের পার্ট ছিল না—এইটুকুই যা তফাও ?

(শৈলেনের প্রবেশ)

শৈলেন—যা’ ভেবেছিলাম—ফাইলটা ‘দেশদূতে’র অফিসে নেই। ওদের মুখ বক্স থাকবে নিশ্চয়ই। কিন্তু থবর পেলাম কালকেই এমন এক জায়গায় ওটা পৌঁছতে পারে, যেখান থেকে লাখ লাখ টাকা দিয়েও ওটা ছাড়িয়ে আনা যাবে না। ফাইলটা এখনও নিখিলেশের হেফাজতেই আছে।

স্বরেশ্বর—[ উঠে দাঢ়িয়ে কিছুক্ষণ অস্থিরভাবে পায়চারী করলেন। আরও খানিকটা ছিল গলায় চাললেন ] হ্যঁ, আর কিছু বলবে ?

শৈলেন—শুনলাম নিখিলেশ আজই ফাইলটা নিয়ে দিল্লী যাচ্ছে। সদানন্দবাবুর বক্স এম. পি.র হাতে পড়লে—পার্লামেন্টে সে একটা হৈচে তুলে দেবে। একটা Top-level Enquiry Commission বসবেই।

স্বরেশ্বর—[ সহসা উত্তেজিত হয়ে উঠলেন ] Enquiry Commission—Impossible ! কিছুতেই বসতে দেওয়া হবে না। দিল্লীতে পাঠাও স্বত্ত্বময়কে। হিসেবের ভুল হয়ে গেছে ! কিন্তু শোধরাতে হবে। At any price—at any cost ! নিজের হাতপিণ্ডের বিনিময়েও। [ কিছুক্ষণ থেমে উদ্বোধনের মতো ] ওই ফাইল আমাদের চাই, বুঝলে শৈলেন, ওই ফাইল আমাদের চাই-ই ! [ জনান্তিকে ] হয় ফাইল—না হয় নিখিলেশকে। যাও এখুনি সোরাব র্থা আর তেওয়ারীকে নিয়ে। সমিতির অফিসেই ওকে পাবে।

শৈলেন—প্রয়োজন হয় যদি—

স্বরেশ্বর—হ্যঁ। প্রয়োজন হলে সবই করতে হবে। শুধু আমার নয়। তোমার-আমার-স্বর্ণনার্যণ-শিবশঙ্কর

—সকলের স্বার্থের জন্যে—প্রয়োজন হলে—[ একটা বিশেষ ইঙ্গিত করলেন ] ও ফাইল আমার চাই-ই ।

(শৈলেনের প্রস্তাব)

ডাঃ সেন—তুমি কী ক্ষেপে গেলে স্বরেশ ? কী বল্ছিলে ?  
প্রয়োজন হলে—তোমার একটা ফাইলের জন্যে কী করতে চাও তুমি ?

স্বরেশ্বর—[ হেসে ] শুনেছো তা' হলে ? জীবন-সংগ্রাম বড় নিষ্ঠুর ডাক্তার ! সেখানে শেষ কথা প্রয়োজন !  
প্রয়োজনের জন্যে একদিন নিখিলেশের মাকে আহতি দিতে হয়েছিল—সেটা সাম্রাজ্যের আদিপর্বে । আজ হয়তো নিখিলেশের পালা—সাম্রাজ্যের বিস্তার পর্বে ।

ডাঃ সেন—তুমি—তুমি ! [ হতভদ্র ]

স্বরেশ্বর—হ্যা । আমিই সেই মিশন রো'র স্টক-ব্রোকার !  
ওর মা যখন আগ্রহত্ব করলো, ও তখন বছর ধানেকের শিশু । বেরে এলাম মিথ্যে পরিচয় দিয়ে  
বেনারসে শক্ত রায়ের হেফাজতে । রটিয়ে দিলাম  
আমার ছেলে মারা গেছে । বড় হয়ে পাছে সে মায়ের  
আগ্রহত্বার বহুস্ত নিয়ে মাথা ঘামায়—এই ভয়ে !

ডাঃ সেন—[ উত্তেজিত [ উঃ ! ] কী সাজ্জাতিক, এ যে  
তাবাও যায় না । তোমার সোরাবদের ফিরিয়ে আনো—  
তোমায় যিনতি করছি স্বরেশ । তুমি তো মাঝুম,  
এত নিষ্ঠুর তুমি হতে পারো না ।

স্বরেশ্বর—না, তা' হয় না । একজনের জন্যে আমরা  
সবাই নষ্ট হতে পারি না । না । নিখিলেশের জন্যেও  
না । [ উঠে দাঢ়িয়ে হাসতে হাসতে ] আর সাধারণ  
মাঝুমের দুর্বলতা আমার নেই । আমি যে সাম্রাজ্য  
গড়ছি । আমার দিঘিয়ের রথ সব কিছু ভেঙে চুরে  
গড়গড় করে চলেছে । থামানো যায় না ।

ডাঃ সেন—দোহাই তোমার ! ওই সর্বনেশে রথ যেমন  
করে হোক্ত থামাও । পাগলা প্রফেসরের অস্তুতত্ত্বের  
হাতিয়ার দিয়ে বিশ্ব জয় হবে না । ইতিহাসের গতি  
তোমর ! রোধ করতে পারবে না ।

স্বরেশ্বর—হয়তো তোমার কথাই সত্যি । ক্রয়েডের

মনোবিজ্ঞান, কেইন্সের ধনবিজ্ঞান—আর হয়তো  
আমাদের বাঁচাতে পারবে না । [ নিজের মনে মনে ]  
তা ছাড়া যারা বড় হতে চায় না, যাদের লোভ নেই—  
তারা বোধহয় মৃত্যুকেও ডরায় না । তাদের মন্ত্রে  
লড়াই চলে না । কিন্তু ফেরার পথ যে বন্ধ ।  
আমাদের শেষ পর্যন্ত লড়তে হবে ।

ডাঃ সেন—পারবে না, স্বরেশ, পারবে না । তোমার রথই  
গুঁড়ে হবে । এখনও সময় আছে ।

স্বরেশ্বর—[ দুর্বলতা দূর করার চেষ্টায় ] না, না—গৈছু হটা চলবে  
না । নতুন তত্ত্বের হাতিয়ার আবিক্ষার করবে নতুন  
শিবশক্ত-হীরকের দল । তাই নিয়ে করবো বিশ্বজয় ।

ডাঃ সেন—কী যা তা বকছো মন্দের ঘোরে । তোমার  
সাকরেদের ফেরাও, স্বরেশ—ছেলেটাকে বাঁচাও ।

বেগধে যন্ত্র সংগীত শোনা গেল । স্বরেশ্বরবাবু ভুল দেখেছেন, ভুল  
শুনছেন । প্রথম অক্ষের দ্বিতীয় দৃশ্যের মিছিলের ছবি তাঁর  
চোখে ভেসে উঠলো । বন্ধ জানলার কাঁচের ওপর ছায়া পড়লো ।  
যেন হাজার হাজার কালো-গীত-বাদামী রঙের মাঝুম দলরক্ষ হয়ে  
হাজার হাজার মৃঠি আকাশে তুলেছে । তারা আর সাম্রাজ্যবাদের  
মূলকার শিকার হতে চায় না । সেই সব শোগান—সেই সংগীত ।  
তবে শৰ্ক অনেকটা অস্পষ্ট ও চাপা স্বরেশ্বরবাবু জানলার দিকে  
এগিয়ে গেলেন । )

স্বরেশ্বর—[ কেমন যেন বিভাস্ত বোধ করছেন ] কী চায় ওরা ?  
সংখ্যায় এত কেন ওরা ? ওরা কী রক্তবীজের বংশধর ?  
অনাহার-মহামারী-মৃক—কিছুতেই কী ওরা শেষ হবে  
না ? ডাক্তার—ডাক্তার—আইথম্যান্দের খবর দাও ।

ডাঃ সেন—স্বরেশ—স্বরেশ—কী হয়েছে তোমার ?  
(কাঁধ ধরে নাড়া দিলেন )

স্বরেশ্বর—[ হঠাৎ যেন ঘোর কেটে গেল । ডাঃ সেনের দিকে  
তাকিয়ে ] এঁ ? কার কথা বল্ছিলে ? কাকে বাঁচাবো ?  
ডাক্তার আমি বাঁচাতে জানি না । শুধু বাঁচাতে জানি ।  
(সাবার Hallucination দেখছেন, থির চোখে ডাক্তারের দিকে  
তাকিয়ে ] সংখ্যায় ওরা বড় বেড়েছে । কিছু ভাব  
ক্যুক । বাঁধা দিও না ।

ডাঃ সেন—আঃ ! তোমার কি বোধশক্তি লোপ পেয়েছে ?  
নিখিলেশ যে তোমার সন্তান—তোমার একমাত্র  
সন্তান। [ হৃরেখের হাত চেপে ধরে ]

সুরেন্দ্র—[ চক্কে উঠে হাত ছাড়িয়ে নিয়ে ]—না-না—  
নিখিলেশ আমার কেউ নয়। নিখিলেশ আমার শক্তি।  
আমারই রক্তের মধ্যে লুকিয়েছিল আমারই ধ্বংসের  
বীজ। আমার মরণকাঠি আমিহি এতদিন লালন  
করেছি। না না, ও মরবে। [ পায়চারী করতে করতে  
হঠাতে ম্যাডোনার ছবির ওপর দৃষ্টি পড়লো ] এ কে ? ... এ  
কে ? মেহ-প্রেম-ভালবাসা—না-না, সাধারণ মানুষের

হৃষ্টলতা আমার নেই। এ—কী ? অঙ্ককার হয়ে  
আসছে কেন ? আলোগুলো নিভিয়ে দিচ্ছে কেন ?  
আলোগুলো আলিয়ে দাও—আলো আলাও !

(নেপথ্যে যদ্র সংগীত আরও জোরালো হয়ে উঠলো।  
সুরেন্দ্র আরও অস্থির হয়ে উঠলেন। তিনি চীৎকার করে  
উঠলেন )

... ... সাধারণ মানুষের হৃষ্টলতা আমার নেই। আমি  
যে সাত্রাজ্য গড়ছি। আমি যে সন্ত্রাট !

[ চুক্কে হাত চেপে বাথায় ও বেদনায় মুর্ছিছত হয়ে পড়লেন ]

( ডাঃ সেন অস্থির হয়ে চেঁচাতে লাগলেন

—সুখময়, দারোয়ান,—আমার [ব্যাগ—আমার ব্যাগ) —

## —ঘৰনিকা—

### ঞ্চম সংশোধন

১। ১ এর পাতায় “ঘৰের দৃশ্য” এর পর হবে সুরেন্দ্রের কি বলছে ও ? ✓

২। ১০ এর পাতায় দিতীয় কলমে কবি আহা.....

আমাদের কাব্যে। এর পর “হয়ত ঠিক বোঝাতে পারছি না” হবে এবং সুখময়ের বক্তব্য হোক  
বুঝেছি এর পর “হয়ত ঠিক বোঝাতে পারছি না।” হবে না। ✓

## পরিভাষা

পাঠকদের অনুরোধক্রমে যানবমনে এ যাবৎ যে সমস্ত পরিভাষা ব্যবহৃত হয়েছে তার একটি সংকলন নিম্নে দেওয়া হল।

|                                                                                            |                                                  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| Adaptation—অভিযোজন                                                                         | Equilibrium—স্থিতিসাম্য                          |
| Afferent—অন্তর্বাহী, অন্তর্মুখ                                                             | Eugenics—মৌজাত্যবিদ্যা                           |
| Alimentary—খাদ্যমূলক                                                                       | Extinction—বিলুপ্তি                              |
| Analyser—বিশ্লেষণী স্থায়ু                                                                 | Excitation—উত্তেজনা                              |
| Animism—সর্বপ্রাণগবাদ                                                                      | Excitatory process—উত্তেজনা-ক্রিয়া              |
| Association—অনুমংগ                                                                         | Functional Symptoms—যন্ত্রের বিকলতাজনিত উপসর্গ   |
| Axon—দীর্ঘতন্ত্র                                                                           | Generalisation—সামাজীকরণ                         |
| Basal Fund of reflex acts—মৌল পরাবর্ত সমষ্টি                                               | Hallucination—                                   |
| Biocurrent—জৈবতরঙ্গ                                                                        | Heredity—কুল সংক্রমণ                             |
| Catalyst—অন্তর্দৃঢ়ক                                                                       | Higher Nervous Activity—উচ্চতর স্থায়ুপ্রক্রিয়া |
| Cerebral Hemisphere—গুরুমস্তিক্ষ                                                           | Inhibition—নিষ্টেজনা                             |
| Cerebral Cortex—মস্তিক্ষ বক্স                                                              | External inhibition—বহিরাগত নিষ্টেজনা            |
| Sub-cortex—নিম্ন-মস্তিক্ষ                                                                  | Internal inhibition—অন্তর্জাত নিষ্টেজনা          |
| Cerebellum—লম্বমস্তিক্ষ                                                                    | Inhibitory Zone—নিষ্টেজনা গঙ্গী                  |
| Central Nervous System—কেন্দ্রীয় স্থায়ুতন্ত্র বা সংস্থা                                  | Protective inhibition—প্রতিরক্ষামূলক নিষ্টেজনা   |
| Lower part of Central Nervous System—<br>কেন্দ্রীয় স্থায়ুতন্ত্রের নিম্নতর অংশ, মেরুমজ্জা | Extinctive inhibition—বিলুপ্তিমূলক নিষ্টেজনা     |
| Centrifugal—কেন্দ্রাতিগ                                                                    | Intrapsychic conflict—আন্তর্মানসিক দৰ্দ          |
| Centripetal—কেন্দ্রাভিগামী                                                                 | Instinctual activity—সহজাত আদিম জৈবক্রিয়া       |
| Choleric—হঠকারী, রগচটা                                                                     | Intregration—সমাসীকরণ                            |
| Cellular Pathology—কোষ-তিক্তিক বিকার তত্ত্ব                                                | Internal organ—আন্তর্যন্ত                        |
| Cranium—করোটিকা                                                                            | Inert—অনড়                                       |
| Delusion—আন্তরোগ                                                                           | Ligament—বন্ধনী                                  |
| Dendrites—ক্লুস্যতন্ত্র                                                                    | Melancholic—বিষণ্ণ, বিমর্শ                       |
| Eccentricity—উৎকেশ্বিকতা                                                                   | Metabolism—পরিণাম-ক্রিয়া                        |
| Efferent—বহির্বাহী                                                                         | Motor function—চেষ্টার প্রক্রিয়া।               |
| Emotion—প্রক্ষেপ                                                                           | Morphology—অংগসংস্থান বিষ্টা।                    |

|                                                                 |                                                   |
|-----------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| Obsession—আচ্ছাদন                                               | Reinforce—উজ্জীবিত করা                            |
| Olfactory—ঝাগবাহী                                               | Receptor—গ্রাহীকেন্দ্র                            |
| Organism—জীবদেহ, জীবতন্ত্র                                      | Salivary gland—লালা গ্রহী                         |
| Phelegmatic—সংযত-স্ফুরিত, আত্মপ্রতিষ্ঠ                          | Sanguine—সবল-প্রাণচক্ষু                           |
| Psycho-physical parallelism—<br>দেহ-মন সমান্তরালবাদ             | Sensation—সংবেদন                                  |
| Psychic Secretion—মানসিক ক্ষরণ                                  | Sensory—সংবেদীয়                                  |
| Progressive muscular atrophy—<br>পেশীতন্ত্রের ক্রমবর্ধমান ক্ষয় | Simulation—অনুকরণ                                 |
| Positive—সদর্থক, উন্নেজক                                        | Signal—সংকেত                                      |
| Reflex—পরাবর্ত, প্রতিবর্তন-ক্রিয়া                              | First Signalling System—প্রথম সাংকেতিক তন্ত্র     |
| Conditioned reflex—শর্তাধীন পরাবর্ত                             | Second Signalling System—দ্বিতীয় সাংকেতিক তন্ত্র |
| Unconditioned reflex—শর্তাধীন পরাবর্ত                           | Stimulus—উদ্দীপক                                  |
| Motor reflex—চেষ্টিয় পরাবর্ত                                   | Synthesis—সমন্বয়                                 |
| Secretory reflex—ক্ষরণ পরাবর্ত                                  | Synapse—সংযোগ সেতু                                |
| Reticular system—স্ক্রাজাল তন্ত্র                               | Subject—বিষয়ী                                    |
| Reciprocal induction—পারস্পরিক আবেশ বা আবেগ                     | Subjective—বিষয়ীগত, আত্মবাদী                     |
| Region of Speech—(মস্তিষ্কের) বাচনক্ষেত্র                       | Twilight sleep—প্রদোষ-নিম্না                      |
|                                                                 | Ultra-paradoxical phase—অতি অবিবোধী অবস্থা        |
|                                                                 | Vegetative Nervous System—অক্ষিয় স্নায়ুকেন্দ্র  |

মানব-মনে প্রকাশিত প্রবন্ধাবলীর

• সংকলন •

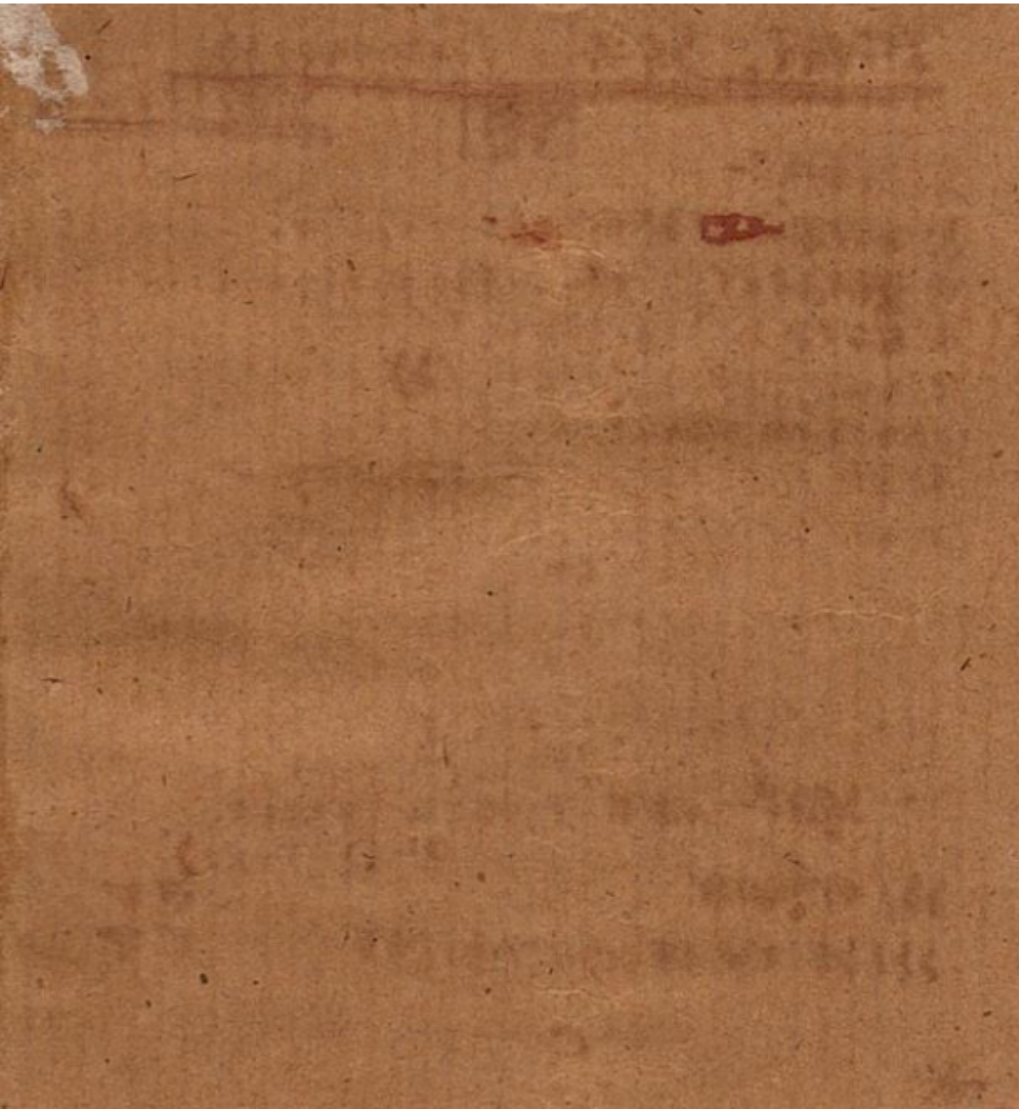
|                                        |          |
|----------------------------------------|----------|
| প্রথম সংখ্যা—আগস্ট, ১৯৬১               | ..... ৩  |
| মনোভূমি তথ্য সংস্কার                   |          |
| —অক্ষণা হালদার                         | ..... ১  |
| মারী-পুরুষের মানসিকতার পার্থক্য বিশেষণ |          |
| —সবিতা মুখোপাধ্যায়                    | ..... ১০ |
| পিয়ের জেনেটের ভাববাদ সম্পর্কে         |          |
| —আই, পি, পাতলভ                         | ..... ১৮ |
| [ উন্নিগঙ্গোপাধ্যায় অনুদিত ]          |          |
| বিবাহ কালীন মনোবিকার                   |          |
| —ডঃ অজিত দেব                           | ..... ২১ |

সূচীগত

|                                                        |          |
|--------------------------------------------------------|----------|
| শিশুর উচ্চতর স্নায়ু প্রক্রিয়ার ক্রমবিকাশের বৈশিষ্ট্য |          |
| —লিও অরবেলি                                            |          |
| [ অক্ষণ চক্রবর্তী অনুদিত ]                             | ..... ২৫ |
| যক্ষা রোগীর মন                                         | ..... ২৬ |
| ইতিহাসের পরিপ্রেক্ষিত                                  |          |
| —আক্ষুল করিম                                           | ..... ৪০ |
| তারতে আর্যসভ্যতার ক্রমবিকাশ                            |          |
| —ডঃ জানকী বল্লভ ভট্টাচার্য                             | ..... ৪৬ |
| কমলাকান্তের মন                                         |          |
| —গোপাল হালদার                                          | ..... ৪৮ |
| পাতলভ পরিচিতি (১)                                      |          |
| —ধীরেন্দ্রনাথ গঙ্গোপাধ্যায়                            | ..... ৫৫ |

୧। ଅକ୍ଷ୍ୟାର୍ଥ୍ୟ -

|                                                                                        |              |
|----------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| ୧। ଶାନ୍ତିରମ୍ଭରେ ପରିବିଳକ୍ଷଣ - (୧) - ଶାନ୍ତିର୍ବିଦ୍ୟ                                       | ୧            |
| ୨। ପୂରାତତ୍ତ୍ଵରେ ମର ଝାଙ୍ଗାର୍ଥ - ଅଭିଭାବିତ ଦୟାବେଶକ୍ଷାମାତ୍ର -                              | ୧୧           |
| ୩। ଶୈଳର କର୍ମତଥି ଦେବୀଅକାଶର ପରିବିଳକ୍ଷଣ -                                                 | ୧୯           |
| ୪। ଶାନ୍ତିର ମେଲେ ଜାଏବୀଧିକ - (୧) .                                                       | ୧୨           |
| ୫। ଆଶାରିକା ଓ ଅଭିଭ୍ୟାତପରିବିଳକ୍ଷଣ - ଅଭିଭାବିତ କର୍ମତଥି -                                   | ୨୯           |
| ୬। ଝାଙ୍ଗା, ଶାନ୍ତି ଓ ଶାନ୍ତିର କର୍ମତଥି : ଅଭିଭାବିତ -                                       | ୪୫           |
| ୭। ଶାନ୍ତିର ଅଭିଭାବିତ କର୍ମତଥି ପରିବିଳକ୍ଷଣ ଅଭିଭାବିତ -<br>— (ଅଭିଭାବିତ ଅଭିଭାବିତ କର୍ମତଥି) -   | ୪୮           |
| ୮। ନିଷ୍ଠାବୀଧିକ ଅଭିଭାବିତ ପରିବିଳକ୍ଷଣ ଅଭିଭାବିତ କର୍ମତଥି ଅଭିଭାବିତ<br>— ଅଭିଭାବିତ, ପରିବିଳକ୍ଷଣ | ୬୦           |
| ୯। ମନ୍ତ୍ରକୁଳ ଓ ଶାନ୍ତିର ଅଭିଭାବିତ ପରିବିଳକ୍ଷଣ ଅଭିଭାବିତ<br>— ତଥାର ପରିବିଳକ୍ଷଣ               | ୬୮           |
| ୧୦। ଇତ୍ୟାର୍ଥ - ନାଟକ - ଶୈଳର କର୍ମତଥି ଅଭିଭାବିତ                                            | ୭୦           |
| ୧୧। ପରିଭାଷା                                                                            | ୭୦-୭୨ (୫-୮୨) |
| ୧୨। ବ୍ୟାକ ଦେବୀଅକାଶର ଅଭିଭାବ                                                             | ୭୫ ଗ୍ର       |



বিলোপনভূমি

তৃতীয় সংখ্যা—অক্টোবর, ১৯৬১

|                            |     |                                |
|----------------------------|-----|--------------------------------|
| পাতলভ শ্মরণে               | :১০ |                                |
| মনের কথা (১)               | :১১ | দেবীপ্রসাদ চট্টোপাধ্যায়       |
| বেদনারহিত সন্তান প্রসব     | :১২ | ডাঃ কর্দেশ্বর কুমার পাল        |
| বিচ্ছিন্নতার ভবিষ্যৎ       | :১৩ | ডাঃ ধীরেন্দ্রনাথ গঙ্গোপাধ্যায় |
| প্রাচীন আর্থ-সমাজে         | —   |                                |
| নারী ও পুরুষ               | :১৪ | ডঃ জানকী বল্লভ ভট্টাচার্য      |
| বুমের শারীরবৃত্ত সম্বন্ধে  | —   |                                |
| কয়েকটি তথ্য               | :১৫ | আই. পি. পাতলভ                  |
| মানব মস্তিষ্ক              | :১৬ | সবিতা মুখোপাধ্যায়             |
| পর্দার উপর মস্তিষ্কের জৈব  | —   |                                |
| বিহুৎ প্রবাহের ছবি         | :১৭ | সমর গুপ্ত                      |
| মাতৃৰ ও স্বরং চালিত যন্ত্র | :১৮ | তরুণ চট্টোপাধ্যায়             |
| শিক্ষণে মনোবীক্ষণ          | :১৯ | আবহুল করিম                     |
| পাতলভ পরিচিতি (১)          | :২০ | ডাঃ ধীরেন্দ্রনাথ গঙ্গোপাধ্যায় |
| মনোরোগের কারণ নির্ণয় (১)  | :২১ | মনোবিদ                         |

প্রযোগিক

তৃতীয় সংখ্যা—জানুয়ারী, ১৯৬২

|                                            |     |                                  |
|--------------------------------------------|-----|----------------------------------|
| পাতলভ গবেষণাগারে হাইদিন (১)                | —   | ডাঃ কর্দেশ্বর কুমার পাল          |
| পাতলভ পরিচিতি (১)                          | :১  | ডাঃ ধীরেন্দ্রনাথ গঙ্গোপাধ্যায়   |
| আমেরিকার শিক্ষা ব্যবস্থায় ক্রয়েডবাদ      | —   |                                  |
| ও প্রাণোগবাদ                               | :২  | প্রমোদ মেনেন্ট                   |
| মনোরোগের কারণ নির্ণয় (১)                  | :২১ | —মনোবিদ                          |
| জনাতক—অধ্যাপিকা অমিয়া গঙ্গোপাধ্যায়       | —   |                                  |
| মস্তিষ্কের অভ্যন্তরে                       | :২২ | এম. ইয়ানোফ্কায়া                |
|                                            |     | [ সবিতা মুখোপাধ্যায় অহুদিত ]    |
| মানসিক শ্রদ্ধের বৈপ্রবিক রূপান্তর (১)      | :২৩ | তরুণ চট্টোপাধ্যায়               |
| প্রক্ষেপ                                   | :২৪ | দোসেন্ত, পে, এম. ইয়াকবসন        |
|                                            |     | [ অরুণ চক্রবর্তী অহুদিত ]        |
| শিল্পধর্মী ও চিক্ষাধর্মী মস্তিষ্ক সম্পর্কে | —   |                                  |
|                                            | :২৫ | আই. পি. পাতলভ                    |
| মনের কথা (১)                               | :২৬ | অধ্যাপক দেবীপ্রসাদ চট্টোপাধ্যায় |
| জীব ও জীবাণু                               | :২৭ | ডাঃ সন্তোষ কুমার দাশ             |
| পুস্তক পরিচয়                              | :২৮ | ডাঃ অরুণা হালদার                 |
| সম্মানসূর্য                                | :২৯ |                                  |

প্রবর্ষ পত্র সংখ্যা

চতুর্থ সংখ্যা—এপ্রিল, ১৯৬২

|             |                                    |     |                            |
|-------------|------------------------------------|-----|----------------------------|
| সম্মানসূর্য | পাতলভ পরিচিতি (১)                  | :৭১ | ধীরেন্দ্রনাথ গঙ্গোপাধ্যায় |
|             | দশচক্রের গবেষণা                    | :৭২ | মানসী দাশগুপ্ত             |
|             | শেরিংটনের ভাববাদী চিকিৎসা সম্পর্কে | —   |                            |

:৮৩ —আই. পি. পাতলভ  
[ পরিতোষ গুপ্ত অহুদিত

আধুনিক উপজ্ঞাসে বিভাস্তি ও আতঙ্কের স্তুর

:৮৪ —সমালোচক ঘোষ

মনোরোগের কারণ নির্ণয় (১)

:৮৫ —মনোবিদ

মানসিক ক্রমবিকাশ

:৮০ —ডঃ দ্বিজেন্দ্রলাল গঙ্গোপাধ্যায়

ভাতির মানসিকতার রূপায়ণে ইতিহাসের ভূমিকা

:৮১ —আবহুল করিম

পাতলভ ও বৈজ্ঞানিক বস্তুবাদ

:৮২ —

জীবনদর্শন ও চিকিৎসা বিজ্ঞান

:৮৩ —ইউ আখ্যেরত

[ ডাঃ মোমনাথ মুখ্যার্জী অহুদিত ]

আমেরিকার স্কুলশিক্ষায় প্রয়োগবাদের ফলাফল

:৮৪ —প্রমোদ মেনেন্ট

পুস্তক সমালোচনা

:৮৫ —ডাঃ জ্যোতির্ময় শৰ্মা

প্রবর্ষ পত্র সংখ্যা

পঞ্চম সংখ্যা—জুলাই, ১৯৬২

সম্মানসূর্য—

ইয়ারক্স ও কোয়েলারের চিকিৎসারা সম্পর্কে

:৮৬ —আই. পি. পাতলভ

( পরিতোষ গুপ্ত অহুদিত )

উপজ্ঞাতিদের সভ্য চেতনা

:৮৭ —সতোজ্ঞনারায়ণ মজুমদার

মানবমনের স্থস্থতা ও বিকার (১)

:৮৮ —ডাঃ কর্দেশ্বর কুমার পাল

পৃথিবীতে প্রাপ্তের স্থচনা

:৮৯ —জ্যোতির্ময় চট্টোপাধ্যায়

মানবমনের ক্রমবিকাশ (১)

:৯০ —মনোবিদ

মাধ্যমিক শিক্ষার আমেরিকা, ভারত ও সোবিয়েত

:৯১ —প্রমোদ মেনেন্ট

মনোরোগীর স্বরূপ নির্ণয়

:৯২ —ডাঃ অজিতকুমার দেব

প্রবর্ষ পত্র সংখ্যা

ষষ্ঠি সংখ্যা—অক্টোবর ১৯৬২

পঞ্চম সংখ্যার প্রচলনের পরে ফল্ট্যুন \*

# ନବାର୍ଗନେର କାଯେକଟି ମେରା ବହୁ

୧। ରବୀନ୍ଦ୍ର ଶିଶୁ ସାହିତ୍ୟ ପରିକ୍ରମା Rs. 5.00

—ଶ୍ରୀଧଗେନ୍ଦ୍ରନାଥ ମିତ୍ର

୨। ମହାଶୂନ୍ୟର ପଥେ Rs. 2.50

—ଶ୍ରୀଶିଲେନ ଭଟ୍ଟାଚାର୍ଯ୍ୟ

୩। ଇଂରେଜି ସାହିତ୍ୟର ଜ୍ଞାପରେଥା Rs. 5.00

—ଅଧ୍ୟାପକ ଗୋପାଲ ହାଲଦାର

୪। ମହାକାବ୍ୟ ଜିଜାସା Rs. 3.50

—ଡା: ସାଧନକୁମାର ଭଟ୍ଟାଚାର୍ଯ୍ୟ

## ନବାର୍ଗ ପ୍ରକାଶନୀ

ସି ୫୧, କଲେଜ ସ୍ଟ୍ରୀଟ ମାର୍କେଟ, କଲିକାତା-୧୨

With the best compliments from—

## ANNA & COMPANY

registered office

167A PARK STREET  
CALCUTTA 17

city office

11 C R AVENUE  
CALCUTTA 13

TELEPHONES { 23 3889  
44 2011  
34 4917

ମ୍ୟାଦକ—ଡା: ଧୀରଜ୍ଞନାଥ ଗଙ୍ଗୋପାଧ୍ୟାୟ

ମହ: ମ୍ୟାଦକ—ଅକ୍ରଣ ଚକ୍ରବର୍ତ୍ତୀ

ଡା: ଜୋତିର୍ମୟ ଶର୍ମା କର୍ତ୍ତକ ଅଭ୍ୟଦୟ, ମ୍ୱର୍ଷ ମେନ ସ୍ଟ୍ରୀଟ, କଲି-୧ ଥିକେ ମୁଦ୍ରିତ ଓ ଡା: ମୋମନାଥ ମୁଖ୍ୟାଙ୍କି କର୍ତ୍ତକ

1. NAME ADDRESS  
2. NAME ADDRESS  
3. NAME ADDRESS  
4. NAME ADDRESS  
5. NAME ADDRESS  
6. NAME ADDRESS  
7. NAME ADDRESS  
8. NAME ADDRESS  
9. NAME ADDRESS  
10. NAME ADDRESS  
11. NAME ADDRESS  
12. NAME ADDRESS  
13. NAME ADDRESS  
14. NAME ADDRESS  
15. NAME ADDRESS  
16. NAME ADDRESS  
17. NAME ADDRESS  
18. NAME ADDRESS  
19. NAME ADDRESS  
20. NAME ADDRESS  
21. NAME ADDRESS  
22. NAME ADDRESS  
23. NAME ADDRESS  
24. NAME ADDRESS  
25. NAME ADDRESS  
26. NAME ADDRESS  
27. NAME ADDRESS  
28. NAME ADDRESS  
29. NAME ADDRESS  
30. NAME ADDRESS  
31. NAME ADDRESS  
32. NAME ADDRESS  
33. NAME ADDRESS  
34. NAME ADDRESS  
35. NAME ADDRESS  
36. NAME ADDRESS  
37. NAME ADDRESS  
38. NAME ADDRESS  
39. NAME ADDRESS  
40. NAME ADDRESS  
41. NAME ADDRESS  
42. NAME ADDRESS  
43. NAME ADDRESS  
44. NAME ADDRESS  
45. NAME ADDRESS  
46. NAME ADDRESS  
47. NAME ADDRESS  
48. NAME ADDRESS  
49. NAME ADDRESS  
50. NAME ADDRESS  
51. NAME ADDRESS  
52. NAME ADDRESS  
53. NAME ADDRESS  
54. NAME ADDRESS  
55. NAME ADDRESS  
56. NAME ADDRESS  
57. NAME ADDRESS  
58. NAME ADDRESS  
59. NAME ADDRESS  
60. NAME ADDRESS  
61. NAME ADDRESS  
62. NAME ADDRESS  
63. NAME ADDRESS  
64. NAME ADDRESS  
65. NAME ADDRESS  
66. NAME ADDRESS  
67. NAME ADDRESS  
68. NAME ADDRESS  
69. NAME ADDRESS  
70. NAME ADDRESS  
71. NAME ADDRESS  
72. NAME ADDRESS  
73. NAME ADDRESS  
74. NAME ADDRESS  
75. NAME ADDRESS  
76. NAME ADDRESS  
77. NAME ADDRESS  
78. NAME ADDRESS  
79. NAME ADDRESS  
80. NAME ADDRESS  
81. NAME ADDRESS  
82. NAME ADDRESS  
83. NAME ADDRESS  
84. NAME ADDRESS  
85. NAME ADDRESS  
86. NAME ADDRESS  
87. NAME ADDRESS  
88. NAME ADDRESS  
89. NAME ADDRESS  
90. NAME ADDRESS  
91. NAME ADDRESS  
92. NAME ADDRESS  
93. NAME ADDRESS  
94. NAME ADDRESS  
95. NAME ADDRESS  
96. NAME ADDRESS  
97. NAME ADDRESS  
98. NAME ADDRESS  
99. NAME ADDRESS  
100. NAME ADDRESS

**BOOKS FROM MOSCOW**

| <u>Medical Science</u>                                       |      | <u>Popular Science</u>      |      |
|--------------------------------------------------------------|------|-----------------------------|------|
| I. P. PAVLOV                                                 |      | Y. PERELMAN :               |      |
| • Psychopathology and Psychiatry (Selected works)            | 8.19 | Physics for Entertainment   | 3.00 |
| I. SECHENOV :                                                |      | Astronomy for Entertainment | 2.00 |
| Selected Physiological and Psychological Works               | 8.62 | LEV POTKOV :                |      |
| A. IVANOV :                                                  |      | A World We Do Not See       | 0.94 |
| Essays on the Pathophysiology of the Higher Nervous Activity | 2.87 | A. FERSMAN :                |      |
| Chinese Therapeutical Methods of Accupuncture and Moxibuston | 0.50 | Geochemistry for Everyone   | 4.44 |
| M. GRASHCHENKO & LISITSYN :                                  |      | N. KOLOBKOV :               |      |
| Achievements of Soviet Medicine                              | 0.50 | Our Atmospheric Ocean       | 4.62 |
| V. ZEBNIN :                                                  |      | M. NESTURKH :               |      |
| Strengthen Your Heart                                        | 1.87 | The Origin of Man           | 6.25 |
| K. PLATONOV :                                                |      | M. KORSUNSKY :              |      |
| The World as a Physiological and Therapeutic Factor          | 9.37 | The Atomic Nucleus          | 3.00 |
|                                                              |      | O. SCHMIDT :                |      |
|                                                              |      | A Theory of Earth's Origin  | 1.25 |

**Read & Subscribe Soviet Periodicals**

SOVIET UNION ( Pictorial Monthly in English, Hindi, Urdu )  
Per Copy 0.75      Annual 6.75      2 Yrs, 10.00

SOVIET WOMAN ( Pictorial Monthly in English & Urdu )  
Per Copy 0.50      Annual 4.25      2 Yrs. 6.00

SOVIET LITERATURE ( Monthly )  
Per Copy 0.62      Annual 6.00      2 Yrs 9.00

SOVIET FILM (Monthly)  
Per Copy 0.75      Annual 6.75      2 Yrs. 10.00

INTERNATIONAL AFFAIRS ( Monthly )  
Per Copy 0.75      Annual 6.75      2 Yrs. 10.00

CULTURE & LIFE (Monthly)  
Per Copy 0.62      Annual 6.00      2 Yrs 9.00

NEW TIMES (Weekly)  
Per Copy 0.19      Annual 6.00      2 Yrs. 9.00

MOSCOW NEWS (Weekly)  
Per Copy 0.10      Annual 5.00      2 Yrs. 7.50

**NATIONAL BOOK AGENCY PRIVATE LTD.**  
12, BANKIM CHATTERJEE STREET, CALCUTTA-12